Inflexions
civils et militaires : pouvoir dire

uestions de

défense

Fait religieux et
metier des armes

Actes de la journée d'étude
du 15 octobre 2008

Ecole des hautes études en sciences sociales — Paris

La documentation Francaise



INFLEXIONS

vils et milita



La revue INFLEXIONS

plate-forme d'échanges entre civils et militaires, est éditée par I'armée de terre.
14, rue Saint-Dominique, 00453 Armées

Rédaction : 01 44 42 42 86 — e-mail : inflexions.emat-cab@defense.gouv.fr
Télécopie : 0144424320

Directeur de la publication :
M. le général de division Jean-Philippe Margueron

Rédactrice en chef:
Mme Emmanuelle Thoumieux-Rioux

Comité de rédaction :

M. le général d’armée (2S) Jean-René Bachelet 4 Mme Monique Castillo
4 M. Jean-Paul Charnay 4 M. le colonel Jean-Luc Cotard 4 M. le colonel Benoit
Durieux 4 M. le lieutenant-colonel Philippe Francois 4 M. le général de corps
d’armée Pierre Garrigou-Grandchamp 4 M. le lieutenant-colonel Michel Goya
4 M. Armel Huet 4 M. le grand rabbin Haim Korsia 4 M. le colonel Frangois
Lecointre a4 M. le général de corps d’armée (25) Jérome Millet 4 Mme Véronique
Nahoum-Grappe 4 M. ’ambassadeur de France Frangois Scheer 4 M. Didier
Sicard 4 Mme Line Sourbier-Pinter

Secrétaire de rédaction : adjudant Claudia Sobotka

Les manuscrits qui nous sont envoyés ne sont pas retournés.
Les opinions émises dans les articles n"'engagent que la responsabilité des auteurs.



INFLEXIONS

civils et militaires : pouvoir dire

.?uestions de
ense

\

Fait religieux et
metier des armes

Actes de la journée d'étude
du 15 octobre 2008

Ecole des hautes études en sciences sociales — Paris

cde

janvier — mars 2009 | n° 10 La documentation Francaise



INFLEXIONS

civils et militaires : pouvoir dire

Prochain numéro :
Les cultures militaires



NUMERO 10
FAIT RELIGIEUX
ET METIER DES ARMES

ACTES DE LA JOURNEE D'ETUDE DU 15 OCTOBRE 2008

Ecole des hautes études en sciences sociales — Paris

1 NOTE o L 7
4 EMMANUELLE THOUMIEUX-RIOUX

4 ACTES v

INTRODUCTION

< LINE SOURBIER-PINTER L 11
DIEU, LE ROI ET LA GUERRE

4 DOMINIQUE ALIBERT L 13
SOLDAT ET HOMME D’EGLISE :

CONVERGENCES ET DIVERGENCES

4 CELINE BRYON-PORTET L 21
COMMENT PARLER DU SACRE

DANS L’EXPERIENCE MILITAIRE DU SACRIFICE ?

4 MONIQUE CASTILLO L 27
HOWTO TALK ABOUT THE SACRED

IN THE MILITARY EXPERIENCE OF SACRIFICE?

4 MONIQUE CASTILLO L 35

DIALOGUE AVEC LE PUBLIC L 43

ENTRE CONVICTIONS ET INDIFFERENCE :

QUELLE PLACE POUR LA LAICITE

ET LA RELIGION DANS NOS ARMEES ?

4 ELRICK IRASTORZA L 61

BETWEEN CONVICTIONS AND INDIFFERENCE

WHAT PLACE FOR SECULARISM

AND RELIGION IN OUR ARMIES?

4 ELRICK IRASTORZA L 67
EXPERIENCE MILITAIRE ET EXPERIENCE

RELIGIEUSE : UN POINT DE VUE

DE SOCIOLOGUE DU RELIGIEUX

4 DANIELE HERVIEU-LEGER L 73
L’AUMONERIE MILITAIRE

4 XAVIER DE WOILLEMONT L 83
DIALOGUE AVEC LE PUBLIC L 91

CREDO DU SOLDAT AMERICAIN :
ICONOGRAPHIE COMMENTEE
4 JOHN CHRISTOPHER BARRY . 99



VIVRE SA FOI AU SEIN DES ARMEES
4 JEAN-RENE BACHELET, FRANCOIS CHAUVANCY,
PHILIPPE ROOS ET SAHBI SALAH

DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

CONCLUSION
4 JEAN-RENE BACHELET

1 POUR NOURRIR LE DEBAT

LE DROIT ISLAMIQUE DE LA GUERRE
4 DAVID CUMIN

RETOUR SUR UNE CONTRIBUTION
DU NUMERO 9 D’INFLEXIONS

4 HAIM KORSIA

1 COMPTES RENDUS DE LECTURE L
1 BREVES Lo

a4 BIOGRAPHIES o

L 115
L 127

133

143

157
161
171

173



EMMANUELLE THOUMIEUX-RIOUX
Rédactrice en chef

I NOTE

Ce dixieme numéro d’Inflexions. Civils et militaires : pouvoir dire
présente les actes de la journée d’étude qui s’est tenue le
15 octobre 2008 a I’Ecole des hautes études en sciences socia-
les (EHESS).

Cette journée, organisée et introduite par le général de
corps d'armée (2S) Jérome Millet et Madame Line Sourbier-
Pinter, alors directeur de la publication et rédactrice en chef
de la revue, était animée par Monsieur Damien Le Guay,
philosophe, essayiste et journaliste, auteur, notamment, d'un
remarquable ouvrage intitulé Qu’'avons-nous perdu en perdant la
mort 2 (Le Cerf, 2003).

Nous publions dans ce numéro I'intégralité des exposés
présentés par nos invités ainsi que la majeure partie des débats
qu’ils ont suscités. La présentation habituelle de la revue se
trouve donc quelque peu modifiée.

Je tiens a remercier ici I’ensemble des intervenants de cette
journée pour la qualité de leurs contributions, Monsieur
Damien Le Guay pour la finesse avec laquelle il a dirigé les
débats, et Madame Daniele Hervieu-Léger, directrice de
I'EHESS, pour son accueil chaleureux.

Le comité de rédaction, le général de division Philippe
Margueron, nouveau directeur de la publication, et moi-
méme vous souhaitons une bonne lecture. 1






LACTES






LINE SOURBIER-PINTER
Rédactrice en chef

INTRODUCTION

La séparation entre spheére privée et sphére publique est 'un
des principes de fonctionnement de notre société. Elle induit
I'indépendance a I’égard des institutions religieuses et de ses
régles, ce que nous appelons la laicité.

Pourtant, dans les internats, les armées, les prisons, existent
des auméneries reconnues officiellement par I'Etat. Au sein
des armées, elles sont gérées administrativement par le service
de santé du ministére de la Défense. Cette présence religieuse
qui, dans les institutions de la République, fait exception, a
une histoire mais aussi des raisons d’'étre. Ce sont ces derniéres
qui ont incité le comité de rédaction de la revue Inflexions. Civils
et militaires : pouvoir dire a travailler sur ce sujet et plus précisément
sur la relation entre le sacré, le fait religieux et le métier des
armes. Le numéro de la revue publié en juillet dernier et inti-
tulé « Les dieux et les armes » fait état de cette réflexion que
nous avons souhaité prolonger par cette journée d’étude.

Nombre d’auteurs, de philosophes ont écrit sur le rapport
entre le sacré et la violence. C’est un vaste sujet. Mais je ne
suis qu’une observatrice de ce milieu d’hommes et de femmes
en armes, aussi vais-je limiter mon propos au commentaire
suivant.

Ce métier, vous le savez, n’est pas ordinaire. Et ce qui,
surtout, n’est pas ordinaire et reste singulier, c’est d’appren-
dre a utiliser une arme contre un étre humain, son semblable,
apprendre a apprivoiser sa propre mort et celle de 'autre. De
cette arme, certains soldats pourront faire usage en tir direct
ou, le plus souvent, a partir d’engins au sol, venant du ciel ou
de la mer, lorsqu'ils participeront directement a une action
militaire. Pour les autres, il s’agira de faciliter, de préparer
I'usage de ces mémes armes par la logistique, le soutien admi-
nistratif ou que sais-je encore... Mais tous, sur le terrain ou
dans les tours de contréle, seront formés pour étre respon-
sables, selon les régles d’engagement, la loi et les principes
éthiques qui nous gouvernent, d’un choix qu’ils auront peut-
étre a faire un jour : celui de laisser la vie ou de donner la



12

ACTES

mort. Dans une situation exceptionnelle décidée par le pouvoir
politique, le soldat va peut-étre devoir faire ce qui reste pour
tous, y compris pour lui-méme, un interdit majeur.

Je ne pense pas qu’il soit possible d’éviter de prendre
conscience de cette réalité lorsqu’on est militaire. Réalité a
laquelle, aux horreurs de la guerre, s’ajoute le risque pour sa
propre vie et pour celle de ceux qui vous entourent.

Pour faire ce métier, le soldat n’a-t-il pas plus besoin qu'un
autre d’avoir la foi? La foi en une idée, en une philosophie, en
une croyance qui l'aide a situer son action dans un projet qui le
dépasse et qui donne sens a son expérience personnelle ? Bien str,
I'histoire a montré aussi que de grandes ambitions criminelles ont
été portées par une foi aveugle. Mais faut-il a cause de ces désas-
tres refuser qu'un soldat puisse trouver, a titre personnel, dansla
foi républicaine ou religieuse, un sens a son action ?

La culture militaire, ses cérémonies, ses rites, son < entre-
soi», pour le meilleur et pour le pire, vont aider ces jeunes
gens, agés pour la plupart de vingt a trente-cinq ans, a connai-
tre et a reconnaitre les « pierres-repéres » de leur engagement,
et a faire cohabiter le désir de faire le Bien, qui les anime pour
la plupart, et la dure réalité de la guerre. Mais chacun sait que
ce n’est pas suffisant. Et la guerre d’aujourd’hui, protéiforme,
qui ne correspond ni a I'image binaire du Bien et du Mal, ni
a la fable du soldat de la paix, n’est pas plus facile que celle
d’hier pour ceux qui la font; la peur et le déchirement ne
I'ont pas désertée. Or ce métier sera peut-étre moins diffi-
cile a vivre, en toute conscience, s’il s’inscrit dans un monde
de représentations partagées, celui d'une communauté de foi,
que cette derniére soit philosophique ou religieuse.

De nombreuses questions et recherches peuvent étre posées
et menées sur cette évidente relation entre le sacré, la foi et
le métier des armes. Mais je ne retiendrai que deux inter-
rogations : de quelle maniére, selon quels criteres, quelles
limites, la nation peut-elle laisser a la disposition des mili-
taires, auxquels elle a délégué 1'usage de la force, les <« outils »
spirituels, philosophiques, religieux pour exercer un métier
qui est loin d’étre ordinaire ? Comment, pour assurer la
coexistence sereine de communautés de foi, qui semblent
souvent utiles dans ce métier, l'institution peut-elle aider les
individus a s’ouvrir sur les autres croyances que les leurs, tout
en restant ancrés dans leurs propres terreaux ?



DOMINIQUE ALIBERT
DIEU, LE ROI ET LA GUERRE

«Et aussi était dans I'ost du roi frére Guérin, I'[évéque] élu de Senlis (frere
Guérin nous l'appelons parce qu’il était frére profes de ’'Hopital et en
portait toujours I’habit), sage homme, de profond conseil et merveilleux de
prévoyance pour les choses a venir. [...] En cette bataille était frere Guérin,
I'[évéque] élu de Senlis, tout armé non pas pour combattre, mais pour
admonester et pour exhorter les barons et les autres chevaliers 4 ’honneur
de Dieu, du roi et du royaume. Guérin I'[évéque] élu survint. Aussitét que
le comte 'apergut, il lui rendit son épée et se rendit a lui, et le pria qu’il lui

fit donner la vie seulement. »

Le texte est connu, 1'épisode plus encore. Le dimanche de
Bouvines, pierre de fondation de notre identité nationale.
Une bataille. Un évéque. Un évéque dont on prend la peine
de nous préciser qu’il ne combat pas mais qui regoit tout de
méme la reddition du comte de Flandres.

L’image de la tapisserie de Bayeux est tout aussi connue.
Heureusement que la brodeuse a eu la bonne idée d’indiquer
le nom du personnage, sinon il nous aurait été impossi-
ble de I'identifier, de savoir qu’il était un clerc! Seule son
arme difféere de celles des autres combattants. L'inscription
nous donne son nom, Eudes, et son titre, évéque. Nous le
savons évéque de Bayeux et demi-frére du duc de Normandie,
Guillaume, dont ladite tapisserie narre les exploits. Il est
d’ailleurs fort possible qu’il ait été le commanditaire de
celle-ci. Vous m’objecterez qu’il ne porte pas une épée car,
en tant qu homme d’Eglise, il ne doit pas faire couler le
sang. D’accord. Mais, sans étre expert de la chose, je pense
qu'un coup de masse, car c’est en effet une masse qu’il tient,
asséné du haut d’un cheval au galop doit pouvoir vous tuer son
homme aussi aisément qu’'un coup d’épée.

Deux hommes d’Eglise au milieu des combattants. Certes
ils ne combattent pas, mais leur participation aux opérations
militaires est bien réelle. Et dans un cas comme dans 1’autre,
cela ne semble pas particuliérement perturber les contempo-
rains. Il y aurait pourtant eu de quoi.



14

ACTES

™ Linterdit

Versant le sang, ils transgressent un interdit biblique et, plus
encore, un tabou anthropologique et une interdiction cano-
nique. Excusez du peu. L'interdit biblique est connu. Quant
au tabou anthropologique, Georges Dumézil en a brossé un
tableau complet et fascinant, facile d’acces, dans Heur et malheur
duguerrier. En revanche, je voudrais étre plus précis sur les ques-
tions canoniques, qui vous sont, je pense, moins familieres.

Au temps des premiers successeurs de Clovis, les conciles
mérovingiens, mais aussi les textes narratifs, prohibent le
recours aux armes pour les clercs. Ainsi peut-on lire dans les
Gestes des abbés de Fontenelle (ancien nom du monastére de
Saint-Wandrille, dans la région de Rouen), 2 propos d’un
certain Guy auquel échoit cette importante charge en 738,
qu’il est un < clerc séculier » qui use volontiers du glaive
< toujours vétu du vétement militaire au lieu de la chape ».
La méme défense vaut pour les séculiers, comme le rappelle
le canon 5 du premier concile de Macon qui s’est tenu en
581-583 : « Qu’aucun clerc ne se permette de revétir le sayon
ou des vétements ou chaussures)séculiers, mais seulement ceux
qui conviennent a des gens d’Eglise. Si apres cette décision,
un clerc est trouvé avec un vétement inconvenant ou avec des
armes, qu’il soit puni par ses supérieurs d'une détention de
trente jours, avec comme nourriture de I'eau et un peu de pain
chaque jour. »

L’interdiction est réitérée a plusieurs reprises, preuve qu’elle
n’avait pas été suivie d’effet. Il s’agit en tout cas d’une volonté
ferme de la hiérarchie ecclésiastique puisque, dés les premiers
conciles réformateurs conduits par le princeps Carloman, frere
de Pépin le Bref, dans les années 740, les mémes recomman-
dations sont édictées. Il faut dire que les clercs avaient une
propension a user des armes pour régler leurs différends et
que les évéques mérovingiens n’ont rien a envier aux prélats
des débuts de la Renaissance qui apuraient leurs comptes a
coup d’armées et de condottiere. Cette habitude se transmet
a travers les siécles, puisqu’au X° siécle encore les évéques de
Reims disposent d’une troupe armée qui leur permet, a 'en-
contre de tous les interdits, de faire régner leur ordre au sein
de la province ecclésiastique dont ils ont la charge : I'équivalent
de notre région Champagne-Ardenne, ce qui n’est pas rien.



DIEU, LE ROI ET LA GUERRE

Alors notre image traditionnelle de I’homme d’Eglise/
homme de paix ne serait-elle qu'un faux-semblant ? Cela
pourrait étre le cas, car les exemples que j'ai rappelés a I'ins-
tant, et d’autres a venir encore, montrent clairement la
participation des hommes d’Eglise aux combats. Ce qui peut
aisément s’expliquer, dans le cas des évéques, par leur recrute-
ment social : ils sont fils, fréres, oncles des hommes de guerre,
issus comme eux de I'aristocratie qui est alors essentiellement
militaire, puisque la noblesse, en Occident, est une noblesse
de service et que le service, depuis I'Empire romain, n’est
autre que le service militaire. En outre, I Eghse se réjouit de
la victoire du roi dés lors que celle-ci se produit aux dépens
des paiens, car cela ouvre de nouvelles terres a la conversion,
prélude au retour final du Christ qui est, ne I’oublions pas,
I’horizon des sociétés médiévales.

Mais I'Eglise a aussi beaucoup fait pour lutter contre la
violence et la guerre endémique dans les sociétés médiévales.

I™ LaPaix de Dieu

Tant que la guerre n’est que royale, tout va bien. Enfin
tout va bien a I'intérieur du royaume dans lequel un ordre
relatif regne. Car le roi doit faire régner la paix. L’ Eghse
le lui demande puis, a partir de la fin du 1x° siécle, le lui
impose dans le serment qu’elle exige de lui lors de son sacre.
Je fais ici une incise pour rappeler que le sacre est égale-
ment la pour appeler la victoire du souverain : Dieu doit
confirmer I'élection, le choix qu’il a fait de son roi, par
la victoire. C’est ce qui explique qu’a partir du x111° siecle
viendra s’ajouter la remise des armes au rituel du sacre.
C’est 1a un aller-retour avec le rituel de 1’adoubement
chevaleresque dont je vous parlerai dans un instant. C’est
aussi le rappel de la tradition biblique : les victoires ou les
défaites de Saiil sont liées a son élection puis a son abandon
par Dieu. Toujours dans le méme domaine, si une abon-
dante historiographie a fait de la conversion de Clovis, elle
aussi liée a la victoire, un reste de paganisme germanique
—le bon dieu donne la victoire —, elle s’inscrit parfaitement
dans la tradition biblique que je viens de rappeler.

15



16

ACTES

En contrepartie de cet appui spirituel de I’Eglise qui prie
pour le succes des armes royales, il est demandé au monarque
d’assurer une paix intérieure qui doit garantir les biens de
ceux qui sont sans armes, les pauvres mais aussi les hommes
d’ Eghse Or, entre 890 et 1120, voire plus tard pour certai-
nes zones, le roi est impuissant a assurer 'ordre et les grands
princes territoriaux, ceux que ’on appelait autrefois les grands
féodaux, ne sont pas pressés de le remplacer dans un premier
temps du moins. Avant que ne s’impose ’ordre seigneurial,
il est donc indispensable pour I Eghse de remettre de I’ordre
dans la société et de canaliser la principale source de violence :
les chevaliers. Car il ne faut pas imaginer le chevalier de I’An
Mil comme un soldat discipliné, respectueux des hiérarchies
sociales et religieuses, mais plutét comme un soudard soucieux
de son intérét et qui tente d’accroitre, par tous les moyens,
y compris aux dépens de I’ Eghse sa fortune. En clair, un
personnage violent, pillard, str de son droit, celui du plus
fort. Il ne faut pas croire qu’au tournant du millénaire les
hommes d'Eglise aient vu d'un trés bon ceil ce nouveau groupe
social qui fait de la guerre a cheval sa spécialité et qui, jusqu’a
une date avancée du Moyen Age, s’attaque d’abord aux biens
des clercs dont il est facile de s’emparer. ]'en veux pour preuve
un extrait du Livre des miracles de sainte Foy de Conques, qui
nous rappelle que Raimon d’Aubin, un chevalier, «avait été
excommunié par les religieux du monastere [...] pour les indi-
gnes traitements qu’il leur avait fait subir ». Celui-ci lance
alors sa troupe contre un moine et les siens qui ont la mauvaise
fortune de croiser sa route. La < vengeance divine » inter-
vient : « Son cheval se renverse subitement, les sabots en 1'air,
la téte dans la poussiére. Le cavalier, précipité en avant, est
projeté au loin avec une telle violence qu’il périt le cou tordu
et le crane fracassé et mis en piece. » L'affaire avait été jugée
suffisamment importante pour étre rappelée sur le tympan
sculpté quelques décennies plus tard pour I’église abbatiale.

La vengeance divine est évidemment d’une efficacité redou-
table. Mais on peut aussi la doubler de celle des saints, dont
la puissance est contenue dans les reliques, et la préparer par
I'excommunication. C’est ce que permet la Paix de Dieu. Ce
mouvement prend naissance au Puy-en-Velay. Aujourd’hui,
la préfecture de la Haute-Loire fait figure de bourgade reti-
rée du monde. Mais les voies de circulation du X siécle ne



DIEU, LE ROI ET LA GUERRE

sont plus les notres. Et étre évéque du Puy n’est pas alors une
punition. Au point que celui-ci est issu de l'aristocratie la plus
puissante : Guy, a 'origine du concile de paix, est le propre
fréere du comte d’Anjou, Geoffroy Grisegonelle, I'un des plus
remuants des princes territoriaux. Il est donc bien placé, a
cause des exploits des chevaliers de son frére mais aussi de son
poids au sein de la société du temps, pour tenter d’inverser
les choses. Constatant 'impuissance des pouvoirs publics, il
décide de réunir une premiére assemblée au Puy en 987, qui
sera suivie d'une autre en 989 a Charroux, en Poitou.

Il faut imaginer ces conciles comme de grands rassemble-
ments ol convergent clercs et laics, chevaliers et moines. Les
bannieéres sont déployées, les reliquaires brillent du feu de
leurs pierres précieuses et de leurs ors. Le peuple s’y presse,
avide des miracles que les reliques ne manqueront pas de réali-
ser. Les chevaliers, revétus de leurs armes et de leurs atours,
dans cette société du paraitre, viennent préter serment : «Je
n’assaillirai pas le clerc et le moine ne portant pas les armes
séculieres, ni ceux qui marcheront avec eux sans armes, ni ne
prendrai leurs biens sauf leur flagrant délit. Je n’arréterai le
paysan et la paysanne, je ne prendrai a2 aucun homme un mulet,
une mule, un cheval, une jument, une autre béte qui serait au
paturage. [...] Je ne couperai, ni ne frapperai, ni arracherai les
vignes d’autrui. [...] Je ne détruirai pas le moulin, ni prendrai
le blé qui s’y trouve, sauf en cas de guerre et quand cela sera
sur ma terre. » Si j'ai insisté sur la présence des reliques, c’est
que c’est sur ces derniéres que sont prétés les serments comme
celui que je viens de mentionner. Et les saints ont des coléres
aussi redoutables que celles de Dieu qui, de toute fagon, est
partie prenante dans 'opération contre les briseurs de paix.

A cette Paix de Dieu s’ajoute la Tréve de Dieu. Cette derniere,
qui apparait dans le premier tiers du X1° siecle, vise a interdire
les combats durant les grandes fétes liturgiques — 1’Avent, le
Caréme, avant Paques et la Pentecote —, mais aussi du jeudi
au lundi. Or, et j'y reviendrai, le 27 juillet 1214 tombait un
dimanche...

Ce mouvement de la Paix de Dieu est a rapprocher, me
semble-t-il, d’'un autre plus connu, puisque son nom est
passé dans le langage courant et est employé a tort et a travers,
souvent avec des arriere-pensées tres nettes comme récemment
a propos de la guerre d’Irak. Il s’agit de la croisade. Mais avant

17



18

ACTES

d’aborder ce point, j'aimerais insister sur une question tech-
nique qui n’est pas dépourvue d’importance. Cette question,
c’est celle de 'adoubement, qui consiste a remettre ses armes

au nouveau chevalier. Cette cérémonie d’entrée en chevalerie

dans laquelle les hommes d’Eglise prennent une place crois-
sante, est la reprise de celle de remise des armes au jeune roi.
Car il me semble nécessaire de souligner un fait essentiel de

I'histoire de la chevalerie en Occident : son développement est
lié a I’évolution du pouvoir royal. En clair, elle apparait avec
I'éclatement de I'Empire carolingien et I'incapacité des souve-
rains a faire régner I’ordre dans leur royaume. Les clercs vont
peu a peu s'imposer puisque désormais il ne sera plus ques-
tion d’étre fait chevalier sans passer par la médiation cultuelle.

Cette derniére permet al’ Eghse de construire un discours sur
la guerre juste. Cette guerre juste est bien évidemment celle

qui consiste a combattre les ennemis de I'Eglise, au premier
rang desquels prennent désormais place ceux que la littéra-
ture médiévale qualifie au choix d'Infidéles ou de Sarrasins.
Mais les enjeux des croisades sont d’une autre nature, moins
évidents a percevoir au premier abord.

I™ Croisade et guerre juste

Habituellement, on présente les croisades comme la volonté
de I'Eglise d’envoyer outre-mer ces fauteurs de troubles perma-
nents et professionnels que sont les chevaliers, afin qu’ils puissent
détruire, piller, violer a loisir. Certes. Mais on peut aussi dire
qu’il s’agit la de leur permettre de gagner leur Salut sans quitter
leur état. Car I'un des discours habituels des clercs, consistait a
rappeler aux chevaliers que I'exercice de leur métier les condam-
nait 2 la damnation, et que la seule solution pour eux était de faire
d’importantes donations aux monasteéres, ou I’on se chargerait
de prier pour le salut de leur 4me, voire, et ¢’était mieux encore,
d’abandonner le métier des armes pour revétir ’habit monasti-
que afin de faire pénitence. La croisade leur offrait le moyen de
gagner leur Salut sans renoncer a leur état puisqu’ils pouvaient
mourir, et ils furent nombreux a connaitre ce sort, en combattant
pour le Christ.

Mais il me semble que ces constatations, qui restent tout a fait
recevables, ne rendent pas complétement compte des enjeux



DIEU, LE ROI ET LA GUERRE

de ce mouvement. Pour les appréhender, il faut reprendre le
dossier avec les yeux des hommes du Moyen Age et non avec
les notres. J’ai incidemment dit que les chevaliers reprenaient
certains attributs qui étaient ceux des rois. Que lors de I'adou-
bement, en méme temps qu’on leur remettait leurs armes, on
leur confiait un certain nombre de missions qui pouvaient
avoir été celles de la royauté comme, par exemple, celle qui
consiste a faire régner la paix.

Or, depuis le vir© siecle et I'institution du sacre royal, le
roi a une mission trés précise : ceuvrer pour le retour final
et triomphal du Christ. Au x1° siécle, la papauté décide de
faire de la libération du tombeau du Christ a Jérusalem 'une
des étapes nécessaires a ce retour ; une tache qu’elle confie
collectivement a la chevalerie. C’est ce qui explique le contexte
eschatologique et I’enthousiasme qui a traversé tout I'Occi-
dent lors de la prédication de la premiére croisade, ala fin du
XI¢ siecle. Sans cet arriere-plan idéologique, il me semble que
I'on ne peut comprendre ce phénomene.

La fusion entre le monde ecclésiastique et le monde cheva-
leresque ira encore plus loin au début du siécle suivant avec
la naissance d’un ordre militaire qui aura pour but la sauve-
garde du tombeau du Christ ; les <« nouveaux chevaliers » (saint
Bernard) ou « pauvres chevaliers du Christ » qui tenteront de
réconcilier ce qui a nos yeux peut apparaitre irréconciliable :
la chevalerie et le monachisme. Le fourvoiement de ces moines
soldats dans les affaires financiéres provoquera leur perte : je
pense que vous avez reconnu la les templiers.

I™ Conclusion

Je voudrais maintenant revenir 2 mon point de départ : la
bataille de Bouvines. Car le texte que je vous lisais au début de
mon intervention la résume presque complétement. Nousy
voyons un évéque qui ne combat pas. Il respecte donc le tabou
du sang qui est celui de son état. Mais il admoneste les cheva-
liers a 'honneur. Il ne leur interdit donc pas de combattre.
Bien au contraire. Il rappelle qu’ils font usage de leurs armes
pour 'honneur de Dieu, du roi et du royaume. C’est donc
que la guerre peut étre juste. Quant a notre évéque, Guérin, le
texte précise qu’il est frére profes de I'hépital, ¢’est-a-dire un



20

ACTES

moine soldat, d'un ordre autre que les templiers mais égale-
ment né en Palestine, auprés du tombeau du Christ. Prenons
maintenant un peu de distance et regardons |'événement. Le
27 juillet 1214 tombe un dimanche. Or le dimanche, depuis
I'apparition, presque deux siécles plus tot, de la Tréve de Dieu,
il est interdit de se battre. C’est pour cette raison que le chro-
niqueur souligne bien que ce ne sont pas les Francais mais
leurs ennemis qui engagent le combat. Ce ne sont donc pas
les chevaliers du roi de France qui rompent la Tréve de Dieu,
mais leurs adversaires. Enfin, puisque le combat de Bouvines
est un juste combat, celui du Bien contre le Mal, il est aussi
enceinte judiciaire dans laquelle Dieu rend son jugement.

Au fond, et ce sera la ma conclusion, ce n’est peut-étre pas
un hasard si 'historiographie francaise, quel que soit son bord,
aussi bien laique que catholique, a fait de Bouvines la pierre
de fondation de I'histoire nationale. Car les historiens ont
bien senti que se jouait la le statut de la guerre dans la société
médiévale et que s’y dénouaient des tensions pluriséculaires.
Désormais, les guerriers étaient parmi les premiers ordres du
royaume et avaient trouvé leur place au service de Dieu, du
roi et du royaume. La nation devait naitre de ce dénouement.
Nous en sommes les héritiers aujourd’hui encore. 1



CELINE BRYON-PORTET

SOLDAT ET HOMME D’EGLISE :
CONVERGENCES ET DIVERGENCES

«Iln’y a pas d’hommes qui s’entendent mieux que les soldats et les prétres. »

Napoléon Bonaparte

Il est vrai que le soldat et '’homme d’Eglise présentent de
nombreuses similitudes, que je vais m’efforcer de mettre en
lumiére au cours de cet exposé.

Pourtant, cette parenté entre armée et Eghse ne revét guére
un caractere d’évidence. Au premier abord, un tel rappro-
chement peut surprendre. A ce propos, je me permettrai de
vous raconter une bréve anecdote. Lorsque j'effectuais ma
formation d’officier a I’école de 1’air de Salon-de-Provence,
en 2001, je me souviens d’avoir discuté avec un camarade de
promotion, recruté sur titre comme moi, qui se destinait a
entrer dans les ordres et qui avait subitement changé de voie.
Devant mon étonnement, il m’expliqua qu’il était tombé
amoureux d'une jeune femme qu’il souhaitait épouser. Et il
précisa que I’engagement militaire représentait pour lui la
voie la plus proche de I’engagement religieux, tout en étant
compatible avec ses projets matrimoniaux. Cette déclaration
me troubla profondément et, deés lors, je n’eus de cesse de
m’interroger sur les éléments de convergence existant entre le
soldat et 'homme d’ Eghse

Au fil de mes lectures et de mes réflexions, je réalisais que
les points communs étaient nombreux, mais qu’étaient tout
aussi nombreux les éléments de divergence. Le militaire
et 'homme d’ Eghse entretiennent, en fait, des rapports
extrémement ambigus, que les psychanalystes décriraient
volontiers sous la forme d’une dialectique Eros/Thanatos,
amour / haine, attraction/répulsion. C’est toute I’am-
biguité de ces rapports que je vous propose d’évoquer a
présent.



ACTES

I™ Eiéments de convergence

Premier élément : ce qui, tout d’abord, rapproche le prétre
et le soldat, c’est I’existence d'une vocation au sens étymo-
logique du terme (du latin vocare, « étre appelé vers »), avec
sa dimension passionnelle. Dans L’Ethique protestante et Uesprit du
capitalisme, Max Weber a longuement étudié ces métiers qui sont
bien plus que des métiers, et que ’allemand désigne a travers
le terme Beruf, que ’on peut traduire par « métier et voca-
tion ». La vocation implique un idéal (cause transcendante,
supérieure aux intéréts individuels), comme Dieu ou la patrie,
et un engagement absolu, dont le corollaire est le renonce-
ment, I’abnégation, le désintéressement, I’esprit de sacrifice
(physique ou moral), mais aussi le brouillage de la distinction
entre vie privée et vie professionnelle. Alfred de Vigny a abon-
damment étudié cet aspect sacrificiel dans Servitude et grandeur
militaires. Raoul Girardet résume cette parenté dans La Société
militaire de 1815 @ nos jours : « Le soldat est ’expression la plus
compleéte, la plus noble, la plus pure de la civilisation créée par
le christianisme, car il met en pratique la pensée chrétienne :
le sacrifice. » Pour mieux comprendre le sens que recouvre
toute vocation, on pourra se reporter au cinquiéme stade de
la pyramide d’Abraham Maslow, qui exprime un besoin d’ac-
complissement et de dépassement bien supérieur aux besoins
alimentaires, de sécurité, d’appartenance et de reconnaissance
qui constituent les premiéres phases de la structure.

L’engagement pour cet idéal est si fort qu’il exige souvent
un célibat, choisi ou forcé : veeu de chasteté chez ’homme
d’Eglise, limitation des unions chez le militaire entre le XviI®
et le xx° siecle (selon une disposition de 1685, le militaire
doit demander une autorisation préalable a ses supérieurs
pour pouvoir se marier) pour raison de service, c’est-a-dire
pour des questions d’efficacité et de disponibilité du person-
nel, étant entendu qu'un homme marié est davantage enclin a
devenir sédentaire, et prend moins de risques.

Deuxiéeme élément : I'aspect communautaire et autori-
taire. L'armée et I’Eglise ont longtemps été des communautés
humaines fermées sur elles-mémes. Ce communautarisme
se traduit a I'intérieur et a I'extérieur du groupe. Tout
d’abord, par un important principe de différenciation vis-a-
vis du monde civil : le port d’une tenue spécifique (robe ou



SOLDAT ET HOMME D’EGLISE : CONVERGENCES ET DIVERGENCES

uniforme), 'existence de codes et de réglements particuliers
en témoignent. Ensuite, par une forte cohésion a travers ce
que 'on nomme les «liens fraternels » ou encore I’ « esprit
de corps» — on retrouve les appellations « fréres d’armes »,
«mon frére », «ma sceur », dans les deux institutions.

Parallélement a ces rapports fraternels, horizontaux, existe
une structure tres hiérarchisée, une forte verticalité due a
I'omniprésence et a la sur-représentation des figures auto-
ritaires, qui sont aussi des figures paternelles (certains
psychanalystes, dans la mouvance freudienne, ont mis I'ac-
cent sur l'assimilation des images divine et paternelle : Dieu
le Pére et le chef auquel on voue parfois un culte). Ce poids de
l'autorité s’exprime par une tentative d’effacement de I'esprit
critique, un respect inconditionnel du dogme (le réglement
chez le militaire, les Saintes Ecritures chez le rehgleux) ce
qui a parfois amené les militaires comme les hommes d’Eglise
a étre accusés de fanatisme. Dans ses dérives les plus extrémes,
cette influence de I'autorité, longuement analysée par Stanley
Milgram dans un cadre civil dans Soumission a l'autorité, a pu
donner naissance a I'Inquisition ou favoriser la collaboration
d’une grande partie de I’armée au régime de Vichy durant la
Seconde Guerre mondiale.

La pierre de touche de I'autorité, dans I'armée comme au
sein de I’ Eghse c’est bien évidemment la discipline, condi-
tion sine qua non du respect de la hiérarchie. Celle-ci devint
prégnante dans les forces militaires a partir de 'ordonnance
du 13 mai 1818 qui en fait la force principale des armées. Et
il n’est pas anodin de préciser qu’a I'origine le terme disci-
pline désignait un fouet destiné a I’auto flagellation et utilisé
par certains pécheurs désireux de racheter leurs fautes par une
mortification de la chair.

Troisieme élément : I'omniprésence et le réle fondamental
de la tradition, de la mémoire du passé, que I'on retrouve dans
le cérémonial. La tradition donne du sens et de la légitimité,
car elle ancre les membres d'une communauté dans des prati-
ques anciennes et assure une continuité intergénérationnelle.
Elle est également fédératrice, car elle soude les différents
membres du groupe autour de valeurs communes, qui puisent
leur raison d’étre dans les racines d’une nation. Tel est le cas
du mythe d’Austerlitz et de Napoléon Bonaparte a I’école de
Saint-Cyr-Coétquidan (a ce sujet, on pourra consulter avec

23



24

ACTES

profit les ouvrages d’André Thiéblemont, Cultures et logiques
militaires, et de Line Sourbier-Pinter, Au-dela des armes, le sens des
traditions militaires). La tradition, enfin, est un facteur de moti-
vation et de dépassement de soi. Le culte des héros permet
au soldat de s’identifier, d’imiter le courage exemplaire des
anciens. De la méme maniere, les martyrs et les saints repré-
sentent, pour le croyant, des modeles a imiter.

Au sein de la tradition, on notera la prépondérance du
rituel et I'importance des symboles (la croix, le drapeau). Le
rituel est porteur de sens. Il a aussi pour but, selon Michel
Foucault (Surveiller et punir. Naissance de la prison), un conditionne-
ment psychologique, un dressage des corps et de la volonté. Le
baptéme, par exemple, tant dans I'armée qu’en 1'Eglise, traduit
une renaissance symbolique, une transformation, le passage
d’un état a un autre (civil/militaire, orphelin/fils de Dieu).

Pour conclure sur ces convergences, je citerai I'exemple des
moines-soldats du Moyen Age et I’ensemble des ordres évan-
géliques ayant dérivé vers des ordres militaires, hospitaliers,
teutoniques ou templiers, qui se battaient au nom du Christ
afin de délivrer la sainte Jérusalem occupée par les infidéles
(lire Alain Demurger, Chevaliers du Christ. Les Ordres religieux-militai-
res au Moyen Age) et qui ont réalisé I'association de deux fonctions
essentielles du modéle tripartite indo-européen tel que le
définit Georges Dumézil : oratores et bellatores.

I™ Eiéments de divergence

Les divergences entre I'armée et I’Eglise se résument a une
opposition entre le pouvoir temporel, celui du militaire, et le
pouvoir spirituel, celui de 'homme d'Eglise, opposition qui
trouve son origine dans une conception différente, et scission-
nelle, de I’ame et du corps. On peut recenser trois éléments
majeurs de divergence.

Premier élément : les meeurs. Au X1x° siecle, nombre d’hom-
mes d’Eglise condamnent la vie de débauche qui est celle du

soldat (I’abbé de Maugré, par exemple, rédige en 1779 un
manuel intitulé Le Militaire chrétien). A cette époque, le militaire
est en effet percu comme un libertin qui cumule les conquétes,
un épicurien adepte du carpe diem, une attitude que la proxi-
mité du danger et de la mort explique partiellement, alors



SOLDAT ET HOMME D’EGLISE : CONVERGENCES ET DIVERGENCES

que 'homme d’Eglise, au contraire, est réputé mener une vie
d’ascéte. Aux luxures et aux beuveries s’'oppose donc une vie
sereine marquée d’un veeu de chasteté.

Deuxiéme élément : la foi. A ce libertinage sexuel s’ajoute
une grande impiété. En effet, dans la période post chevale-
resque, on note un athéisme grandissant chez les militaires.
Certaines époques, tel le XIX® siécle, connaitront méme des
pics d’anticléricalisme et de déchristianisation, comme le
démontre I'ouvrage dirigé par Claude Croubois, Histoire de I'of-
ficier frangais des origines @ nos jours.

La Révolution francaise, qui décima une bonne partie de
la noblesse militaire attachée au pouvoir royal de droit divin
et qui institua une armée nationale, participa probablement
de ce schisme accusant le développement d'une aile séculiére
grandissante et I’obsolescence de devises telles que « Pour
Dieu, pour la patrie, pour le roi ». Le méme phénomene
se produisit au sein de I'Eglise, la chute de I’Ancien Régime
instituant une distinction entre prétres réfractaires et prétres
constitutionnels. L'affaire des fiches du général André, minis-
tre de la Guerre sous le gouvernement Combes, qui éclata au
début du Xx° siecle, est un symbole de cette mouvance mili-
taire acquise au républicanisme, et bien décidée a éradiquer la
moitié conservatrice, catholique et traditionaliste de I’armée.

Troisiéme élément : le rapport a la violence et a la mort.
Tandis que celle-ci représente une réalité familiere pour le
soldat, elle apparait comme un tabou pour I'homme d’ Eghse,
qui condamne le suicide et refuse I'idée méme que I'ame puisse
définitivement disparaitre avec le corps. Quant a la position
adoptée par 'Eglise a I'égard de la violence, elle a longtemps
été ambigué, entre le commandement biblique < tu ne tueras
point », les guerres de Religion et les biichers de I'Inquisi-
tion. Globalement depuls plusieurs siecles, I Eghse condamne
la violence, alors qu’a 'opposé, tout militaire sait qu’il peut
étre amené a donner la mort, point qui constitue un divorce
idéologique.

Mais I’auménerie militaire, longuement étudiée par Xavier
Boniface dans L’Auménerie militaire frangaise (1914-1962), semble
rapprocher a nouveau les deux institutions. Le pére Henri
Péninou, auménier parachutiste qui ceuvra durant la guerre
d’Algérie et qui laissa de poignants témoignages dans son
ouvrage Réflexions sur les devoirs du soldat : notre vie chrétienne en Algérie

25



26

ACTES

(1959), s’est efforcé de concilier les impératifs guerriers avec les
impératifs chrétiens. Inversement, on note la prise en compte
croissante, au sein des forces armées, du droit international
humanitaire, ainsi que le développement des missions de
maintien et de rétablissement de la paix depuis la dissolution
du pacte de Varsovie et la déclaration de Petersberg (1992).

En conclusion, il convient de mettre en exergue les va-et-
vient historiques qui distanciérent et rapprochérent tour a
tour le prétre et le soldat. En effet, derriére les éléments de
convergence ou de divergence idéologiques, se profilent des
évolutions historiques qui firent osciller I’ Eghse et 'armée
entre des poles semblables ou diamétralement opposés.

Ainsi peut-on globalement définir le Moyen Age, et plus
précisément la période s’étendant du X1° au Xv* siecle, comme
le moment ou les deux institutions furent les plus proches.
Les XvII° et XVIII siecles, quant a eux, marquérent une rupture
profonde entre I’ Eghse et 'armée. Cette derniére s’éloignant
progressivement des préceptes religieux. Tant et si bien que
le x1x° siecle révele une armée divisée, scindée entre partisans
de 'ordre moral et anticléricaux, républicains et conserva-
teurs volontiers catholiques (en 1847, on ne compte que deux
éleves issus de I'enseignement religieux a Saint-Cyr, pour une
promotion de trois cent six éléves; ils sont cent quarante en
1886, pour un total de quatre cent dix éléves, soit le tiers des
effectifs). Quant au Xx° siecle, il parait amorcer un nouveau
rapprochement. D’illustres officiers, tels le général Paris de
Bollardiére ou le lieutenant Jean-Jacques Servan-Schreiber,
dont 'uniforme n’empéchait pas la critique des pratiques
inhumaines telles que la torture, en sont le symbole.



MONIQUE CASTILLO

COMMENT PARLER DU SACRE
DANS L’EXPERIENCE MILITAIRE
DU SACRIFICE ?

Il est habituel d’opposer le sacré au profane. Mais une autre
opposition tend a prendre sa place, celle qui confronte le sacré
a la désacralisation. Aujourd’hui, par exemple, ce qui nous
empéche de percevoir d’emblée et de maniére empathique le
lien qui existe entre I’expérience de la guerre et le sacré, c’est
le fait que notre intelligence, pour comprendre, commence
par désacraliser. On ne saurait lui en vouloir, puisque cela fait
partie d'un travail critique de démystification capable d’empé-
cher la fanatisation du rapport au sacré, mais on ne peut pas
non plus passer sous silence un autre danger, celui qui associe
la désacralisation a la perte du sens de la vie elle-méme.

Il est possible de faire un rapide parcours en trois étapes :
rappeler la force du lien qui associe le sacrifice et le sacré,
I’engagement du soldat incluant ce qu’on appelle le sacrifice
supréme ; évoquer ensuite deux figures de la perte du sacré,
en insistant sur le fait que la désacralisation de la vie n’est pas
comparable a la désacralisation du fanatisme ; se demander,
pour finir, de quelle maniére notre sensibilité postmoderne
elle-méme pourrait, peut-étre, trouver une autre maniére de
percevoir un lien entre la mort et le sacré dans I’expérience
militaire.

I™ Lesacrifice etle sacré

Commengons par repenser le sacré en lien avec le sacrifice.
« La guerre est divine », écrit Joseph de Maistre dans Les Soirées
de Saint-Pétersbourg. Elle est < divine par la maniére dont elle
se déclare », elle est « divine dans ses résultats » et elle est
<« divine par I'indéfinissable force qui en détermine le succes »
(septieme entretien). Si l'on rapproche cette formule de sa
théorie des sacrifices humains, on s’apercoit qu’on a affaire a
une véritable mystique du sang versé. Aux yeux de Maistre, la
vitalité méme de la vie exige du sang et la débauche de violence



28

ACTES

des sacrifices humains dans les religions primitives ne ferait
qu’anticiper une vérité religieuse universelle qui veut la
«rédemption par le sang » (Eclaircissement sur les sacrifices), ¢’est-a-
dire la purification par le sang. L’effusion de sang et 'horreur
des sacrifices seraient ainsi pourvues d’un sens précis, celui
du salut ou de la communion par le sang : « Comment ne pas
croire que le paganisme n’a pu se tromper sur une idée aussi
universelle et aussi fondamentale que celle des sacrifices, c’est-
a-dire de la rédemption par le sang ? »

Ce type de discours est tout a la fois fascinant et choquant. Il
nous fascine parce qu’il dit clairement que I’échelle de mesure
de I'intelligibilité du sacré n’est pas I'individu mais I’histoire
des civilisations, c’est-a-dire ’histoire du monde. C’est
I'histoire de I'’humanité dans son ensemble qui donne une
place sacrée au sacrifice (on peut relire René Girard de cette
maniére) : la débauche de sang des sacrifices humains dans les
religions primitives (comme celle des Aztéques) ou dans les
guerres de masse (comme la Grande Guerre) représente un
tel exces de violence et de pertes humaines que cela dépasse les
limites ordinaires de l'intelligence au point qu’elle en vient
a regarder cette débauche comme surnaturelle ou « divine »,
tellement inhumaine qu’elle en deviendrait surhumaine.

Mais cette dimension globale de la sacralité des sacrifices ne fait
que rendre plus tragique et infiniment émouvante I'épreuve de
la mort solitaire, sans témoin et abandonné de tous, du soldat
individuellement sacrifié, parce qu’il ne peut pas lui-méme savoir
qu'il contribue a I'histoire des civilisations et ne peut méme pas
vivre cette apothéose de I'infime qui se convertit en infini. La
pompe des funérailles nationales ne donne qu’une petite idée de
cette dimension du sacré qui fait de tout soldat un soldat inconnu
ou, du moins, un soldat méconnu, parce qu’il est impossible de
mettre en mots son sacrifice particulier, sachant que les mots ne
traduisent d’abord que des généralités ou des calculs, qu’ils sont
incapables d’atteindre la profondeur unique de ce qui est abso-
lument intime.

A un second niveau de lecture, le discours de Joseph de
Maistre nous choque parce qu'’il relie trop mécaniquement
la purification par le sang a la passion du Christ. Il voudrait
montrer que le paganisme anticipe la vérité de la Rédemption,
celle du sacrifice réparateur et salutaire qui est un don de soi
sans compensation ; mais, en réalité, on a plutét I'impression



COMMENT PARLER DU SACRE DANS L’EXPERIENCE
MILITAIRE DU SACRIFICE ?

qu’il paganise le christianisme en en faisant ce qui pourrait
légitimer et encourager des pratiques brutales, primitives ou
sauvages. Cela ressemble a une barbarisation du christianisme
plutét qu’a une christianisation du sacrifice. Quand on lit
cette formule terrible «la terre demande du sang», on aI'im-
pression d’avoir affaire 2 un mécanisme sacrificiel plutét qu’a
une spiritualisation.

I™ Loublidusacré

L’outrance d’'un tel appel au sacrifice conduit sans plus de
détour au besoin de désacraliser le sacré quand il est synonyme
de tribalisme et qu'il cautionne les identités violentes, c’est-a-
dire les appartenances qui ont besoin de détruire 'autre pour
étre soi. Or il faut reconnaitre que, pour une bonne part, la
sacralisation tribale elle-méme fait partie de |'expérience mili-
taire, méme si nous savons bien qu’elle ne s’y réduit pas.

Le caracteére sacré du drapeau national, par exemple, a une
puissance mobilisatrice qui rend capable des plus grands
sacrifices, mais comment savoir si ¢’est le sacrifice qui crée la
sacralité du drapeau ou bien si c’est le fétichisme du drapeau
qui provoquera le sacrifice ? Comment distinguer entre la
mystique et le tribalisme, et comment éviter que la mystique
du drapeau n’incarne rien d’autre qu’un sentiment tribal ?
Intellectuellement et abstraitement, il est facile de faire la
différence. La sacralisation tribale consiste a placer notre
appartenance nationale, ethnique ou religieuse au-dessus
de tout, et elle met alors en marche une formidable éner-
gie psycho-morale. Mais la condition en est redoutable en
termes de violence guerriére car, si la tribu se place au-dessus
de tout, c’est qu’elle place au-dessous de tout la tribu adverse,
ce qui alimente la dynamique destructrice du tribalisme, dont
la pente est de vivre de la guerre au prix de I’annihilation de
l'autre. On a compris que la sacralisation tribale est archaique
et porte en elle le risque de la mort absolue au sens de I'exter-
mination prévisible.

Mais quand le proceés en est fait, une question demeure
ouverte. Dans I’Europe moderne, 'affrontement entre des
nationalismes jaloux de leur souveraineté s’est fait au nom des
caractéristiques propres a la civilisation occidentale, a savoir

29



30

ACTES

I'universalité des valeurs qu’elle défend et pour lesquelles elle
accepte le risque de la mort : la liberté, 1’égalité, la dignité.
Mais peut-on mourir volontairement pour des idées philo-
sophiques pour lesquelles les philosophes eux-mémes ne
meurent pas, sauf cas exceptionnels ? Autrement dit : n’est-il
pas nécessaire de sacraliser les valeurs en les « tribalisant » afin
d’affronter la mort recue ou donnée au nom de quelque chose
qui en vaut la peine ? N’est-il pas nécessaire que les valeurs
nous ressemblent, qu’elles soient francaises, égyptiennes,
canadiennes ou indiennes... et donc qu’elles se « tribalisent »
pour que nous les incarnions par notre mort, de sorte qu’on
en fasse la chair de notre chair ? Je suis incapable de répondre
a une telle question, mais on peut penser que, s’il est difficile
de transformer entierement le tribal en mystique, il faut assu-
rément éviter la totale réduction du mystique au tribal.

Or nous sommes aujourd’hui dans un deuxiéme age de la
désacralisation, celle qui s’est imposée comme un phénomeéne
de civilisation que nous ne comprenons pas encore compleé-
tement. Il ne s’agit plus d'une désacralisation de la violence
tribale, mais d’'une désacralisation de la vie.

Le sociologue Max Weber en a traité en 1919, pour faire
comprendre que I'obsession du progrés pouvait détruire le
sens de la vie — entendons par 13, de maniére trés concréte,
que le fait de vivre peut devenir une simple survie, sans but et
sans valeur, une simple reproduction : « L'homme civilisé ne
peut saisir que du provisoire et jamais du définitif. C’est pour-
quoi la mort est, a ses yeux, un événement qui n’a pas de sens.
Et parce que la mort n’a pas de sens, la vie du civilisé comme
tel n’en a pas non plus, puisque du fait de sa < progressivité »
dénuée de sens elle fait également de la vie un événement sans
signification’. » Aux yeux de Weber, le progres étant ce qui
réduit, par avance, tout futur au passé, il est un processus qui
dévore sa propre inventivité, sa propre productivité et rend
précaire toute nouveauté.

De nos jours, la désacralisation de la vie peut s’analyser
comme un phénomene culturel lié a une certaine promotion
des droits de 'homme. Si, par exemple, je n’associe la valeur
de la vie qu’au profit que je peux en tirer, alors je ne valo-
rise la vie qu’en fonction de mes droits que je congois comme

1 Max Weber, «Le métier et la vocation de savant» in Le Savant et le Politique, Plon, «10/18», 1959,
p.71.



COMMENT PARLER DU SACRE DANS L’EXPERIENCE
MILITAIRE DU SACRIFICE ?

des droits a la jouissance : je revendique le droit a I'indépen-
dance comme la jouissance de mon indépendance, le droit a
I'identité comme la jouissance de mon identité, le droit a la
propriété comme la jouissance de ma propriété. Or c’est la
un phénomene culturel dés lors que s’est imprimée dans les
esprits la conviction que les droits subjectifs de chacun repo-
sent, en dernier ressort, sur la préservation de la vie en tant
que jouissance de la vie. Mais en raisonnant ainsi, nous déva-
lorisons la vie au sens o1 nous la désacralisons en en faisant
un simple bien de consommation, un laps de temps a gérer
et dont il faut optimiser la gestion. On pourrait ainsi comp-
tabiliser, a I'heure de notre mort, I’ensemble de nos appels
téléphoniques et de nos usages de I'Internet, et I'on pourrait
alors exhiber toute la gestion qui a servi a valoriser le temps que
nous avions a vivre, ¢’est-a-dire a2 en maximiser le profit. Il n’y
a pas a s’en plaindre, c’est ce que nous appelons le bonheur...
Nous réduisons |'existence a du temps prédictible et I’obsession
sécuritaire qui caractérise notre époque en est un signe; on est
presque tenté de dire que nous nous accrochons d’autant plus
aprement au désir de sécurité que la vie que nous cherchons a
protéger est dépourvue de sens, au sens d'un dépassement de
soi, tant sa valeur s’est totalement concentrée dans la durée,
dans la durabilité, dans la simple préservation de soi.

On comprend ainsi pourquoi la vulgarité, qui a toujours
fait de I’abaissement sa principale satisfaction, peut devenir
une force désacralisante de premiére grandeur, au point que
la démocratie est elle-méme menacée d’en périr.

I™ Lasensibilité postmoderne et le sacré

Il est clair que ce désenchantement nous rend peu capables de
comprendre d’autres maniéres de donner sens a la vie, et dont
fait précisément partie le risque de la mort. Faut-il en conclure
que la sensibilité postmoderne serait devenue a jamais incapable
de retrouver le chemin du sacré ? Dans une premiére approxi-
mation, on peut dire qu’elle est plutét tentée, au contraire, par
un retour a des formes tribales et élémentaires du sacré : clans,
mafias, gangs, etc. sont les lieux, terribles mais efficaces, de
nouvelles sacralisations de la violence. Toutefois, ce tribalisme
reste idéologiquement et institutionnellement en marge.

31



32

ACTES

En revanche, une autre maniére de revenir, peut-étre et
paradoxalement, au sacré, se présente a la sensibilité post-
moderne avec 'expérience des catastrophes. La catastrophe,
comme un tsunami, par exemple, met totalement en déroute
I'utilitarisme qui sert de base aux désacralisations les plus
sommaires. Quand le déchainement des forces naturelles ou
humaines dépasse la mesure de nos calculs, la question «a
quoi ¢a sert ? » devient a la fois ridicule et odieuse, et ne sert
qu’a constater 'inintelligibilité de tels exces. Apres un séisme,
aprés une guerre, aprés un génocide, demander «x millions
de morts, a quoi ¢a sert ? » oblige a constater, de maniére
absolument tragique, que cela n’est pas destiné a étre utile,
que cela nous transporte dans un autre ordre de I'expérience
possible. On a simplement affaire 2 une formidable dépense
d’énergie totalement improductive, 2 une démesure dans le
gaspillage des ressources.

C’est par la que I'on revient au risque de la mort dans I'ex-
périence militaire. Lorsque des soldats sont morts au combat
et qu’on veut leur rendre hommage en tant que victimes du
devoir, on s’empresse de célébrer le sens de leur sacrifice en
insistant sur le fait qu’ils sont morts pour une cause : ils sont
morts pour la France, pour la liberté, pour le droit... Nous
choisissons alors d'identifier le sens de leur action a son utilité ;
nous voulons que leur sacrifice n’ait pas été vain. Et c’est bien
vrai qu’il n’a pas été inutile puisqu’il nous rassemble, renforce
nos liens et soude notre destinée commune.

Toutefois, cet hommage est aussi une maniére de ramener
quelque chose qui nous dépasse a une échelle simplement
humaine et ordinaire ; nous leur offrons d’avoir été utiles,
mais en gommant le tragique, 'inexplicable et I'insupportable
de leur disparition. Et pourtant, on est vaguement conscients
d’étre tout pres d’une expérience du sacré. Pour en rendre
compte, je ne trouve pas de meilleure formule que celle-ci,
empruntée a Georges Bataille : « La puissance qu’a la mort
en général éclaire le sens du sacrifice, qui opére comme la
mort, en ce qu’il restitue une valeur perdue par le moyen
de I'abandon de cette valeur?. » La formule est quelque peu
métaphysique, mais il est possible de I'illustrer assez concre-
tement en rappelant ’exemple d’un film déja ancien qui avait

2 Georges Bataille, Théorie de la religion, Gallimard, «Idées», 1973, p. 66.



COMMENT PARLER DU SACRE DANS L’EXPERIENCE
MILITAIRE DU SACRIFICE ?

fait beaucoup pleurer en son temps : Quand passent les cigognes
(Mikhail Kalatozov, 1957, Palme d’or 2 Cannes en 1958).
Il raconte la mort d’un tout jeune homme a la guerre. Ce
jeune soldat est riche d’un amour partagé et intense, et il
va mourir seul, au milieu des bois, dans une nature rayon-
nante et sous un ciel parfaitement bleu. Pourquoi y a-t-il
alors une profonde émotion chez le spectateur ? Par ce que
se trouve illustrée I'idée que le sacrifice est comme le don de
ce qui est perdu®. Ce jeune homme perd d’un coup toutes
les promesses de 'avenir : 'amour, le bonheur et I'aventure
d’une vie compleéte. C’est I'anéantissement total et brutal de
tous ces possibles qui nous les fait brusquement apparaitre
dans leur valeur infinie, unique, dans ce qu’ils ont d’abso-
lument précieux, hors de prix, hors valeur marchande. La
valeur de ce qui est ainsi perdu se trouve dévoilée de fagon
quasi mystique, et la mort ressemble ainsi a quelque chose qui
s’apparente a une révélation. Le soldat ne produit pas par sa
mort la valeur du bonheur et de ’'amour qu’il perd, mais sa
mort révele la splendeur, définitivement hors d’atteinte, de ce
qui est & jamais impossible de reproduire. La mort du soldat
« divinise » ainsi quelque peu, si I’on ose une telle image, la
vie de ceux qui restent aprés lui, parce que cette vie se trouve
haussée au-dessus de la simple survivance, au-dessus de la
simple peur de la mort. On retrouve 'intuition de Hegel :
la vie qui ne se maintient que dans la peur de la mort est une
vie servile. Seule la vie qui porte la vie au-dela d’elle-méme
est libre.

La fiancée du soldat donnera a cette mort une autre posté-
rité, qui nous ramene a la sacralisation sociale des victimes.
Apres avoir subi le choc de la tragédie, elle sait qu’elle doit
vivre le sacrifice du bonheur dont elle attendait qu’il donne
un sens a sa vie. On connait la fin de 'histoire : elle choisit
I’engagement politique pour la cause communiste, de sorte
que cette cause se trouve sacralisée en un sens social et non
plus métaphysique, c’est-a-dire qu’elle se trouve évaluée au
prix des sacrifices cumulés des vivants et des morts. On revient
alalogique de I'utilité sociale, et il faut convenir que la guerre
ne peut y étre étrangere par sa fonction politique.

On conclura sur cette double dimension de la sacralité de

3 «Le sacrifice est I'antithése de la production, faite en vue de I'avenir, c'est la consumation quin'a
d'intérét que pour I'instant méme. C'est en ce sens qu'il est don et abandon », ibid.

33



34

ACTES

la mort dans I'expérience militaire : dimension métaphysique
et mystique, d’une part, qui est le don de ce qui est perdu, a
savoir la splendeur de I'espérance de vivre ; dimension sociale-
ment utile, d’autre part, quand les survivants convertissent les
pertes militaires en un gain politique et social.



I MONIQUE CASTILLO

HOWTO TALK ABOUT THE
SACRED IN THE MILITARY
EXPERIENCE OF SACRIFICE?

It is usual to oppose the sacred to the profane. But another
opposition tends to take its place, the one that confronts the
sacred with desacralisation. Today, for example, what stops us
from instantly and empathetically detecting the link that exists
between the experience of war and the sacred, is the fact that
our intelligence, in order to understand, starts by desacraliz-
ing. We cannot hold it against it, as it is part of a critical work
of demystification capable of preventing the fanaticization of
the relationship with the sacred, but we cannot pass another
danger over in silence, the one that associates desacralization
with the loss of the meaning of life itself.

It is possible to do a quick cover in three steps: evoke the
strength of the bond that associates sacrifice and the sacred,
the commitment of the soldier including what we call the
supreme sacrifice ; then evoke two figures of the loss of the
sacred, by insisting on the fact that the desacralization of life
is not comparable to the desacralization of fanaticism ; finally,
ask ourselves how our postmodern sensitivity itself could,
maybe, find another way of detecting a link between death and
the sacred in military experience.

I™ The sacrifice and the sacred

Let us start by rethinking the sacred in connection with sacri-
fice. Joseph de Maistre wrote “The war is divine” in Les Soirées
de Saint-Pétersbourg®. It “is divine in the way in which it breaks
out”, it is “divine in its results” and it is “divine in the inde-
finable force that determines its success” (seventh dialogue). If
we connect this formula to his theory of human sacrifices, we
see that we are dealing with a real blind belief in shed blood.
In the eyes of Maistre, the very vitality of life demands blood
and the profusion of violence of human sacrifices in primitive
religions would only anticipate a universal religious truth that



36

ACTES

want “redemption through blood” (Enllghtenment on sacriﬁces), that
is to say purification through blood. The bloodshed and the
horror of the sacrifices would thus have a precise meaning, that
of salvation or communication through blood: “How to not
think that paganism could not have been wrong about an idea
as universal and as fundamental as that of sacrifices, that is to
say of redemption through blood?”

This type of discursive reasoning is both fascinating and
shocking. It fascinates us because it clearly says that the measur-
ing scale of the intelligibility of the sacred is not the individual
but the history of civilizations, that is to say the history of the
world. It is the history of humanity as a whole that gives a
sacred place to sacrifice (we can reread René Girard in this
way): the profusion of blood of human sacrifices in primitive
religions (like the Aztecs’one) or in mass wars (like World War
I) represents such excessive violence and human losses that it
exceeds the ordinary limits of human intelligence so much that
it has come to see this profusion as supernatural or “divine”,
so inhuman that it would become superhuman.

But this general dimension of the sacredness of sacrifices
only makes more tragic and immensely touching the ordeal
of the solitary death, unwitnessed and abandoned by all, of
the soldier individually sacrificed, because he cannot himself
know that he is contributing to the history of civilizations and
cannot even live this apotheosis of the minute, which converts
into the infinite. The pomp of the national funeral only gives
a slight idea of this dimension of the sacred, which makes
every soldier an unknown soldier, or at least, a little-known
soldier because it is impossible to put into words his particular
sacrifice, knowing that first of all words only translate general
points or calculations and that they incapable of reaching the
unique depth of what is absolutely innermost.

At a second level of reading, the discursive reasoning of
Joseph de Maistre shocks us because it links up too mechani-
cally the purification through blood and the passion of Christ.
He would like to show that paganism anticipates the truth of
Redemption, that of the refreshing and salutary sacrifice, which
is real self-sacrifice without compensation ; but, in actual fact,
we rather have the impression that he paganizes Christianity
by making it what could justify and encourage brutal, primi-
tive or savage practices. This resembles a barbarization of



HOWTO TALK ABOUT THE SACRED IN THE MILITARY
EXPERIENCE OF SACRIFICE?

Christianity rather than a Christianization of sacrifice. When
we read this terrible formula “the earth asks for blood”, we
have the impression of dealing with a sacrificial mechanism
rather than spiritualization.

I™ The oblivion of the sacred

The outrageousness of such a call for sacrifice leads in no
roundabout way to the need to desacralize the sacred when it is
synonymous with tribalism and when it supports violent iden-
tities, that is to say the memberships that need to destroy the
other in order to be oneself. Yet, we must acknowledge that,
to a great extent, tribal sacralization itself is part of the mili-
tary experience, even if we know perfectly well that it does not
confine itself to it.

The sacred nature of the national flag, for example, has
a mobilizing power that makes one capable of the greatest
sacrifices, but how to know if it is sacrifice that creates the
sacredness of the flag or if it is the fetishism of the flag that
causes sacrifice? How to distinguish between mysticism and
tribalism, and how to prevent the mysticism of the flag from
embodying nothing other than a tribal feeling? Intellectually
and abstractly, it is easy to make the distinction. Tribal sacra-
lization consists in placing our national, ethnic or religious
membership above everything, and it then starts up an incredi-
ble psycho-moral energy. But the condition is indeed dreadful
in terms of war violence for, if the tribe places itself above
everything, it means that she place the opposing the tribe above
everything, which feeds the destructive dynamics of tribalism,
whose inclination is to live from war at the price of the other’s
annihilation. We have understood that tribal sacralization is
archaic and caries within her the risk of absolute death in the
sense of foreseeable extermination.

But when holes have been picked at it, an issue remains
open. In modern Europe, the confrontation between nation-
alisms jealous of their sovereignty took place in the name of
the characteristics peculiar to Western civilization, that is the
universality of the values it defends and for which it accepts the
risk of death: freedom, equality, dignity. But can one volun-
tarily die for philosophical ideas which philosophers themselves

37



38

ACTES

do not die for, except in exceptional cases? In other words: is
it not necessary to sacralize values by “tribalizing” them so as to
face the death received or given in the name of something that
is worth it? Is it not necessary that values resemble us, be they
French, Egyptian, Canadian or Indian... and therefore that
they “tribalize” themselves for us to embody them through our
death, so that we make them the flesh of our flesh? I am inca-
pable of answering such a question, but one can think that, if it
is difficult to entirely transform the tribal into mysticism, the
total reduction of mysticism to the tribal must most certainly
be avoided.

And yet, we are today in a second age of desacralization, the
one that imposed itself as a phenomenon of civilization that
we do not yet fully understand. It is no longer the question of
a desacralization of tribal violence, but of a desacralization of
life.

The sociologist Max Weber dealt with the subject in 1919, so
as to make understood that the obsession of progress could
destroy the meaning of life — let’s understand by this, in very
concrete terms, that the fact of living may become a mere
survival, with no goal and no value, a mere reproduction: “The
civilized man can only seize provisional and never definitive.
This is why death, in its eyes, is an event that makes no sense.
And because death makes no sense, the life of the civilized as
it is doesn’t either, seeing that on account of its unreason-
able “progressiveness” it is also an event without meaning'.”
In the eyes of Weber, progress being that which confines, in
advance, all future to the past, it is a process that devours
its own inventiveness, its own productiveness and makes all
novelty precarious.

Nowadays, the desacralization of life can be analyzed a
cultural phenomenon linked with a certain promotion of
human rights. If, for example, I only associate the value of life
with what I can get from it, then I only value my life according
to my rights that I conceive as rights to pleasure: I claim the
right to independence as the enjoyment of my independence,
the right to identity as the enjoyment of my identity, the right
to property as the enjoyment of my property. But it is here a
cultural phenomenon as soon as is imprinted in the minds the

1 Max Weber, "Le métier et la vocation de savant” in Le Savant et le Politique, Plon, "10/18", 1959, p. 71.



HOWTO TALK ABOUT THE SACRED IN THE MILITARY
EXPERIENCE OF SACRIFICE?

conviction that the subjective right of each one rest, in the last
resort, on the preservation of life as enjoyment of life ; But
by reasoning like this, we undermine the value of life in the
sense that we desacralize it by making a mere consumer good,
a period of time to manage and whose management must be
optimized ; We could thus count, at the time of our death, all
of our telephone calls and our Internet uses, and we could
then present all the management that served in increasing the
value of the time we had to live, that is to say in maximizing
its benefit. There is no need to complain, this is what we call
happiness... We reduce existence to foreseeable time and the
law and order obsession that characterizes our time is a sign of
it ; we are almost tempted to say that we hold on all the more
fiercely to the desire for safety that the life we are trying to
protect is without meaning, in the sense of setting new targets
for oneself, because its value so totally concentrated itself in
the duration, in the durability and in the mere preservation
of oneself.

We thus understand why commonplaceness, which always
made subservience its main satisfaction, can become a desacra-
lizing force of the first order, to such an extent that democracy
is itself in danger of perishing from it.

I™ Postmodern sensitivity and the sacred

It is clear that this disillusionment does not make very
capable of understanding other ways of giving meaning to
life, and which the risk of death is precisely a part of. Should
we conclude that postmodern sensitivity might have become
forever incapable of finding again the path of the sacred? In
a first approximation, we can say that it is rather tempted, on
the contrary, by a return to tribal and elementary forms of the
sacred: clans, mafias, gangs, etc. are the places, terrible but
efficient, of new sacralizations of violence. However, this trib-
alism remains ideological and institutionally on the fringe.

On the other hand, another way of returning, maybe and
paradoxically, to the sacred, presents itself to postmodern
sensitivity with the experience of disasters. Disaster, like a
tsunami, for example, totally routs utilitarianism that serves
as a base to the most basic desacralizations. When the outburst

39



40

ACTES

of natural or human forces exceeds the extent of our calcula-
tions, the question “what is the use” becomes both ridiculous
and horrible, and only serves to observe the unintelligibility of
such excesses. After an earthquake, after a war, after a genocide,
asking “x millions deaths, what is the use?” forces to observe,
in an absolutely tragic manner, that it is intended to be useful,
that it transports us to another order of the experience possi-
ble. We are merely dealing with incredible expenditure, totally
unproductive, with excess in the wasting of resources.

It is this way that we go back to the risk of death in military
experience. When soldiers have been killed in action and we
want to pay homage to them as victims of duty, we hasten to
celebrate the meaning of their sacrifice by insisting on the fact
that they did for a cause: they died for France, for freedom,
for law... We then choose to identify the meaning of their
action with its usefulness; we want their sacrifice to have not
been in vain. And it is certainly true that it hasn’t been point-
less since it brings us together, strengthens our ties and fuses
our common destiny.

However, this homage is a also a way to bring something that
is beyond us back to a merely human and ordinary scale ; we
offer them to have been useful, but by erasing the tragic, the
inexplicable and the unbearable of their death. And yet, we
are vaguely conscious of being very close to an experience of
the sacred. To account for this, I cannot find a better formula
than this one, taken from Georges Bataille: “The power that
death generally has, sheds light on the meaning of sacrifice,
which functions like death, in that it restores a lost value by
the means of the abandonment of this value?.” The formula is
a little metaphysical, but it is possible to illustrate it in quite
concrete terms by evoking the example of an already old film,
which had already brought tears in its day: The Cranes are flying
(Mikhail Kalatozov, 1957, Palme d’or at the Cannes Festival
in 1958). It tells the story of the death of a really young man
in the war. This young soldier is full of a shared and intense
love, and he is going to die alone, in the middle of the woods,
in a radiant nature and under a perfectly blue sky. Why then is
there a profound emotion in the audience? It is because the

2 Georges Bataille, Théorie de la religion, Gallimard, «Idées», 1973, p. 66.



HOWTO TALK ABOUT THE SACRED IN THE MILITARY
EXPERIENCE OF SACRIFICE?

idea that sacrifice is like the gift of what is lost is illustrated®.
This young man loses all at once all the promises of the future:
love, happiness and the adventure of a complete life. It is
the total and brutal destruction of all that was possible that
suddenly makes us see it in its infinite and unique value, in
what it has that is absolutely precious, priceless, with no market
value ; The value of what is thus lost is revealed in an almost
mystical way, and death thus resembles something that is simi-
lar to a Revelation. The soldier does not, through his death,
produce the value of the happiness and of the love that he loses,
but his death reveals the splendour, definitely out of reach, of
what is for ever impossible to reproduce ; The death of the
soldier thus “deifies” a little, if we dare such an image, the
life of those who remain after him because this life finds itself
raised above the mere survival, above the mere fear of death.
We find the intuition of Hegel: the life that only persists in
the fear of death is a servile life. Only the life that carries life
beyond itself is free.

The fiancée of the soldier will give this death another poster-
ity, which brings us back to the social sacralization of the
victims. After having suffered the shock of the tragedy, she
knows that she must experience the sacrifice of happiness,
which she expected would bring a meaning to her life. We know
the end of the story: she chooses the political commitment for
the communist cause, in such a way that this cause finds itself
sacralized into a social meaning and no longer metaphysical,
that is to say it finds itself valued at the price of the accumu-
lated sacrifices of the living and of the dead. We go back to the
logic of social usefulness, and we must admit that war cannot
be unknown to it by its political function.

We shall conclude on this double dimension of the sacred-
ness of death in military experience: metaphysical and mystical
dimension, on the one hand, which is the gift of what is
lost, that is the splendour of the hope to live ; socially useful
dimension, on the other hand, when the survivors convert the
military losses into a political and social gain.

3 "Sacrifice is the opposite of production, done in view of the future, it is the consumation that has
significance only in the present instant. It is in this sense that it is gift and abandonment”, ibid.

41






DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

La confrontation que vous avez exposée, Madame Castillo,
entre le sacré et le postmoderne m’a fait penser a un entre-
tien avec Daniele Hervieu-Léger que j'ai lu récemment. Elle
y exposait a quel point elle avait été frappée par la facon dont
les médias avaient traité le décés de dix soldats francais en
Afghanistan en aoGt dernier : ils auraient rapporté 1’événe-
ment de la méme fagon si ces jeunes avaient perdu la vie dans
un accident d’autocar! La question est donc bien celle de la
sacralité et de la sacralisation. Est-ce qu'un soldat qui meurt
est un individu singulier ? Est-ce que son sens du sacrifice
et de I’engagement est reconnu comme tel dans un monde
qui, dans son ensemble, n’aspire guére au sacrifice, a I'abné-
gation, et qui prone davantage le repli sur soi ? Pensez-vous
que le sacré perd son sens dans une société qui ne se pense
plus comme religieuse et qui donc peut, comme le dit Marcel
Gauchet, tomber dans le tropisme d’une démocratie qui se
retourne contre elle-méme et qui n’a plus le sens du sacrifice ?
Ne faut-il pas qu’il existe un sens collectif du sacré pour que
le sens individuel de ceux qui meurent pour la collectivité soit
reconnu comme tel ?

MONIQUE CASTILLO

Professeur de philosophie a l'université Paris-XIII, membre du comité de rédaction

C’est une question difficile mais concrete, réelle. Nous
assistons de nos jours, dans notre société, a une désacralisa-
tion de plus en plus vulgaire. Il suffit de voir la facon dont
se permettent de parler les journalistes, comme s’il s’agissait
de désacraliser leur propre métier : tout le monde emploie
un langage vulgaire, comme pour dire «attention, nous ne
sommes pas tribaux, nous ne sommes pas sacrés ».

Autre élément de réponse a votre question, ce que j'appelle
la sacralisation sociale. C’est-a-dire le fait d’offrir 4 nos dispa-
rus une mort qui n’a pas été inutile : ils ont perdu la vie pour
que nous puissions étre la. Nous nous trouvons la a ’échelle
humaine. Le probleme, c’est qu’alors nous traversons une
existence qui n’a plus de sens.



44

ACTES

Je crois que le besoin de sacré existe chez les jeunes mais qu’il
prend des formes souvent catastrophiques : c’est le sectarisme.
Nous assistons en effet 4 une sacralisation de la violence. Etre
un petit chef, étre un macho, faire partie d'un gang, c’est étre
quelqu’un. Et le prix a payer est le risque de la mort. C’est un
retour a un sacré tribal qui menace nos sociétés!

Ily a cependant un retour possible du religieux par le
besoin immense qu’ont nos sociétés de la ferveur. J'appelle
ferveur ce qui élargit notre expérience, ce qui lui donne un
peu de substance, un peu d’étre, un peu plus de réalité que la
consommation courante de la vie maximisée par la gestion du
temps passé. Les grandes catastrophes sont parfois I’occasion
de cette expérience : on assiste alors 2 un grand rassemblement
de 'émotion commune. Il n’est pas impossible que I'expé-
rience militaire de la mort puisse étre I'une des voies d’acces
a cette ferveur.

DOMINIQUE ALIBERT

Maitre de conférences en histoire médiévale a U'Institut catholique de Paris

Je rebondis sur ce que vous avez dit a propos des mafias, des
gangs... Nous nous trouvons aujourd’hui dans une situation
qui ressemble fortement a ce que devait étre la société préféo-
dale. Je fais souvent une comparaison aupres de mes étudiants
de premier cycle : au fond, le chevalier de I'An Mil ressemble
assez a la petite frappe de banlieue qui connait son chef de
bande et qui tient en coupe réglée sa cité. Une chatellenie du
X° siecle devait faire environ un quart de I'un de nos actuels
départements. Donc trois gangs qui tiennent deux ou trois
cités sont a peu pres comparables a un petit seigneur. Or ce
monde-la a eu besoin de structuration, que I'Eglise, vieille
institution romaine, a prise a sa charge en lui donnant un sens
du sacré, et cela pour son profit mais aussi pour le plus grand
bien de I'ordre seigneurial.

MONIQUE CASTILLO

Professeur de philosophie a 'université Paris-XIII, membre du comité de rédaction

Je suis tout a fait d’accord avec cette idée d’un retour au
prémoderne, a 'age des seigneurs de la guerre, des grands
mercenaires... Je ferai tout de méme une différence : le culte
de la violence est devenu aujourd’hui totalement cynique.
C’est-a-dire que 'instrumentalité de la violence est totale. Il



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

n'y a pas de dimension héroique. La seule chose qui compte,
c’est que cela paye. On devient chef de gang pour prouver
qu’<«on en a» — c’est comme ¢a que les hommes parlent! — et
que, par conséquent, on est capable de violence extraordinaire.
Nous sommes ici bien loin du sacré!

DAMIEN LE GUAY
Philosophe, essayiste et journaliste
Nous allons donner la parole au public.

JEAN-PAUL CHARNAY

Président du Centre d’études et de recherches sur les stratégies et les conflits, membre

du comité de rédaction

Pouvez-vous, monsieur Alibert, ranimer mes souvenirs de
petit gar¢on. Il me semble que I'archevéque Turpin, dans La
Chanson de Roland, combat. Et qu’en est-il, pour le c6té burles-
que, de frére Jean des Entonneurs ?

Seconde question : vous avez beaucoup parlé de sacré mais
pas de I'incidence qu’il y a a croire en un Au-dela. Je me
demande s’il n’y a pas la une autre dimension. Celui qui se fait
sauter en pensant qu’il sera au paradis dans la seconde qui suit
son acte, c’est autre chose que le soldat agnostique qui estime
qu’apres son action tout ira mieux et qui accepte sa mort.

DOMINIQUE ALIBERT
Maitre de conférences en histoire médiévale a I'Institut catholique de Paris
Je réponds ponctuellement. Frére Jean des Entonneurs se
bat en effet — je connais d’ailleurs des récits de miracles ou
des cartulaires ou1 on voit des moines se défendre eux-mémes.
Il ne faut pas oublier qu’au X1° siecle, bon nombre de moines
sont des militaires a la retraite. Or ces hommes qui avaient
appris a se battre dés le plus jeune 4ge et qui avaient pris leur
retraite assez jeunes, vers la quarantaine, ne devaient pas avoir
perdu cette habitude.
L’archevéque Turpin, c’est un autre cas. Je vous ai dit qu’au
X° siecle, I'archevéque de Reims avait sa milicia, ¢’est-a-dire
son groupe de chevaliers. Et ce n’est pas parce qu’ils combat-
taient pour un homme d’ Eghse qu’ils étaient moins pillards et
violeurs que leurs semblables! Mais nous sommes la encore en
presence d’une Eglise qui a un usage raisonné de la violence
qui n’est acceptable que si elle est justifiée.



46

ACTES

Sur la question de I’Au-dela, 'historien du Moyen Age
est trés désarmé, et cela pour une raison simple : 95 % de
nos sources, pour ne pas dire plus, viennent des hommes
d’Eglise. Donc nous n’avons pas de traces d’'un phénomeéne
de refus de I'idée d’Au-dela. Existe-t-il ? Nous ne pouvons
pas le savoir.

En ce qui concerne les kamikazes, je pense que I'Occident
médiéval n’a rien a envier a I'islam contemporain. Je vous
recommande a ce propos la lecture d'un extraordinaire
ouvrage publié aux éditions du Cerf intitulé Croisades d’hier
et jihad d’aujourd’hui et qui met en paralléle ces deux phéno-
meénes. Je ne veux pas entrer dans le débat, mais je pense
qu’entre le vIII® et le x111° siecle, I’Occident a fourni son
contingent.

MONIQUE CASTILLO

Professeur de philosophie a 'université Paris-XIII, membre du comité de rédaction

Je n’ai aucune admiration pour les personnes qui se font
sauter, et cela parce que leur action reléve d’un calcul. A partir
du moment oll vous ne mourez pas pour rien, vous étes dans
Iefficacité, ce que Hannah Arendt appelle I’ « instrumentalité
de la violence ». Vous savez bien que le fait de se tuer de cette
maniére apporte parfois une assurance-vie aux descendants
de celui qui commet cette action, car ceux-ci vont étre pris
en charge financiérement. Le sacrifice qui provoque I’émo-
tion, ce n’est pas celui qui est calculé. Le sacrifié fait don de
ce qu'il perd parce qu’il est au-dela de I'utilité. ]’ai employé
a dessein le terme de « révélation », mais il faut I'’entendre
dans un sens humain : ce qui est poignant dans la mort du
sacrifié, c’est qu’elle révele le caractére inoui, splendide de ce
qui jamais plus ne reviendra. Elle révele d'un coup ce qui est
hors de prix. Il existe donc bien une mort qui ne reléve pas de
I'utilité, qui n’est pas de la dimension du deal. Nous sommes
loin de la mort sociale du soldat qui, elle, entre dans le calcul.
On dit : « Heureusement qu’il n’a pas été tué pour rien!>»
C’est Georges Bataille, qui n’était pas croyant, qui a fait cette
analyse. On en revient au tragique. Attention, il faut distin-
guer le tragique du dramatique. Lorsque nous pleurons nos
soldats qui ont donné leur vie pour le drapeau, nous sommes
dans le dramatique. Le tragique, c¢’est qu’il n’existe pas de
compensation.



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

CELINE BRYON-PORTET

Maitre de conférences a U'Institut national polytechnique de Toulouse

Les kamikazes foncent vers la mort en espérant quelque chose
dans I’Au-dela alors que le militaire meurt pour quelque chose
qui le fait vivre. Pas pour des idées philosophiques mais pour des
valeurs qui donnent un sens a son existence. Antoine de Saint-
Exupéry disait : « Ce qui donne un sens a la vie donne un sens ala
mort. » Beaucoup de militaires se retrouvent dans cette citation.

Je voudrais préciser qu’étymologiquement, le terme «sacré »
veut dire « ce qui est séparé >, par opposition au profane qui
vient de profanum, < celui qui est devant le temple », c’est-a-
dire celui qui n’est pas séparé de la masse. Selon moi, le plus
grand ennemi du sacré aujourd’hui, c’est la banalisation, le
fait qu’il n’y ait plus de principe de différenciation. Tout
est banalisé, y compris la mort. Or cette banalisation guette
aussi le militaire. Je vous renvoie sur ce sujet aux analyses
des sociologues américains, dans les années 1970-1980, qui
dénongaient cette dérive qui fait se rapprocher de plus en plus
le monde militaire du modele entrepreneurial.

Si certains militaires ne ressentent plus aujourd hui le sacré
de la mort, c’est peut-étre aussi parce que l'institution mili-
taire perd ce coté séparé, tres différencié du monde civil.

XAVIER BONIFACE

Historien, spécialiste de I'histoire de ['auménerie militaire

Vous avez parlé de dialectique entre le prétre et le soldat.
N’existe-t-il pas aussi une rhétorique plus religieuse que
militaire ?

CELINE BRYON-PORTET

Maitre de conférences a U'Institut national polytechnique de Toulouse

Du c6té des militaires, il y a aussi une interrogation sur les
rapports avec le religieux. Le soldat ne peut pas ne pas s'interroger
sur le terme méme d’engagement. On dit que I'on s’engage dans
les ordres et que I'on s’engage dans I'armée. Le terme de mission
est également commun aux deux institutions.

VERONIQUE NAHOUM-GRAPPE

Anthropologue, membre du comité de rédaction

J’ai été tres frappée par I'idée que la mort est le don de ce
que 'on a perdu. Chez le soldat, la vie espérée devient un



48

ACTES

embléme parce qu’elle a été perdue. Mais il me semble que,
dans le cas des génocides ou des morts de masse comme lors
d’un bombardement atomique, par exemple, cela ne fonc-
tionne plus. Je ne vois pas que I’on puisse penser le mécanisme
du génocide et en sortir de la méme fagon qu’apres avoir vu
le film Quand passent les cigognes. Nous avons affaire ici a un autre
mécanisme. La survie de la pensée apres le génocide n’a pu se
faire qu’en se cautérisant, en déniant celui-ci, en ne le pensant
plus.

Par ailleurs, je ne pense pas que I'on puisse dire qu'’il existe
des cultures liées a la simple survie. A part dans des moments
extrémes ou, comme dans les camps de concentration, le corps
survit a la mort morale, et c’est une grande souffrance, il n’y
a pas de culture, il n’y a pas de groupe, il n'y a pas de biogra-
phie sans sens du sacrifice, au moment des accouchements par
exemple. Les tragédies particuliéres ne sont pas infimes! Et
cela, c’est la description ethnologique qui nous le montre. La
difficulté, c’est le rapprochement des notions de sens et de
sacré. Elles se frolent. Alors peut-étre que la notion de sacré
n’est pas celle de sens mais celle d’un sens investi. Moi, je crois
que si l'on se penche sur la personne que les universitaires
pergoivent comme la plus ordinaire, uniquement occupée a
survivre dans son coin, on pergoit une biographie ou ily a
du tragique, ou il y a de la générosité, o il y a du sens et du
sacrifice. Ce n’est pas parce que 1'on ne pergoit pas quelque
chose que cela n’existe pas.

MONIQUE CASTILLO

Professeur de philosophie a 'université Paris-XIII, membre du comité de rédaction

Le sacré peut, bien évidemment, appartenir a plusieurs
civilisations.

En ce qui concerne la perte de sens, je suis frappée par le fait
que ce sont sans doute nos sociétés qui sont le plus menacées
par le risque d’une vie devenue survivance. Il existe encore des
sociétés ou le travail est lié au sens.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Pour reprendre ma casquette d’historien de la mort, je
voudrais préciser que la perte de la mort au sens social est
certainement née au moment des meurtres de masse de la



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

Premiére Guerre mondiale. Cette expérience traumatisante
pour I'ensemble de I'Europe a fait perdre le respect, cet ancien
régime de la mort qui existait préalablement.

Deuxiéme chose : j'ai lu récemment dans le livre de Stéphane
Audoin-Rouzeau, Combattre, la référence a un article du
sociologue des civilisations Norbert Elias, qui montre que
les traumatismes de la Grande Guerre puis du génocide sont
des chocs de décivilisation. C’est-a-dire que I'on est sorti de
toutes les normes de mort et de la maitrise de la mort propre
au militaire.

QUESTION

Je trouve tres intéressantes toutes les études sur la notion de
sacrifice faites ici. Je crois que dans les liens, dans les simili-
tudes entre l'institution ecclésiale et I'institution militaire, la
compréhension de la notion de sacrifice apporte beaucoup.
Dans le catholicisme, la référence, c’est le sacrifice du Christ.
Or c’est une notion qui a beaucoup évolué ou qui est sujet
a débat. Je pose donc la question suivante : « Comment le
Christ s’est-il situé par rapport a ses ennemis ? » Car si on
parle d’armée, c’est parce qu’il y a des ennemis que ’on peut
définir de différentes maniéres. Longtemps on a enseigné
une théologie ou le Christ subissait un chatiment divin au
nom d’une autorité divine et en raison d’une transgression,
d’un péché. Aujourd’hui, certains pensent la mort du Christ
comme une forme de respect de 'ennemi : il aurait opté pour
sa propre mort plutdt que pour celle de celui-ci. Les rapports
a la notion de sacrifice sont alors bien différents.

MONIQUE CASTILLO

Professeur de philosophie a l'université Paris-XIII, membre du comité de rédaction

Lorsque le Christ dit <« aimez vos ennemis », le terme
employé est inimicus et non hostis. Cela a un sens éthique et non
un sens politique. G’est important.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Pour prolonger la question : on est toujours dans cet
écartelement de la société chrétienne, pour faire vite, entre
un paganisme assumé et un christianisme qui vient, d’une
maniére ou d'une autre, s’ajouter a ce paganisme <« naturel ».

49



50

ACTES

Je rappelle souvent ce propos du cardinal Daniélou qui disait
qu’« aujourd’hui [en 1966], la premiere religion de 'homme
européen, c’est le paganisme ». Nous naissons paiens et nous
devenons chrétiens. Donc comment s’articule chez ’homme
chrétien cette notion de sacrifice, entre un idéal de justice, de
paix et d’amour, et les réalités d’'un homme paien ?

DOMINIQUE ALIBERT

Maitre de conférences en histoire médiévale a U'Institut catholique de Paris

Je ne suis pas sir que I'on puisse dire qu’il y a un homme
paien au Moyen Age. Je crois que ce qui fait la spécificité de la
société médiévale, qui la rend incomparable, c’est qu’elle est
formatée par le christianisme. C’est le seul moment de I'his-
toire humaine ol une société se définit par son appartenance
religieuse. Jacques Le Goff s’est ainsi toujours demandé, et je
le suis sur ce point, sil fallait parler d’Occident médiéval ou de
Chrétienté médiévale. Les deux sont quasiment synonymes.

Pour le Moyen Age la question du sacrifice se joue autour
du sacrifice eucharistique. Tous les débats théologiques ont
pour objet le sens et le statut de 1’eucharistie.

Nous avons parlé du sacrifice ultime comme étant celui du
soldat. Je voudrais rappeler que la guerre médiévale était peu
meurtriére puisque le but du jeu était de s’enrichir — je vois
que je viens encore de déchirer I'image d’ Eplnal que vous avez
du chevalier. Je vous recommande ici la lecture de 'admirable
livre de Georges Duby qu’est Guillaume le Maréchal. Le meilleur
chevalier du monde, c¢’est celui qui passe son temps a rangon-
ner! Le but de la guerre chevaleresque, ce n’est pas de tuer
'adversaire mais de le démonter. Quand vous avez une armure
de quarante a cinquante kilos sur le dos, il devient en effet
bien difficile de poursuivre le combat si vous tombez de cheval.
Il s’agit donc de démonter 1'adversaire puis de le ramener a
I'arriere et de négocier une ran¢on. Le déficit du royaume de
France a ainsi commencé avec le paiement de celle de Jean le
Bon. Et le méme probléeme s’est posé quelque temps plus tard
lors de la capture de Du Guesclin qui aurait déclaré — je ne sais
si la phrase est apocryphe ou réelle — : « Toutes les femmes
de France fileront pour payer ma ran¢on. » Et ¢’est ainsi que
Guillaume le Maréchal, petit chevalier anglo-normand, a pu
devenir régent du royaume d’Angleterre sous le regne du jeune
Henry III.



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC 51

L’apparition au XI1v* siecle de gens qui ne sont plus des
professionnels de la guerre mais, appelons un chat un chat, de
véritables soudards, fait augmenter la mortalité sur les champs
de bataille. A Crécy et a Poitiers, les archers anglais transfor-
merent les chevaliers francais en véritables pores-épics. Crécy
et Azincourt sont de véritables chocs de civilisations. Philippe
Auguste, par exemple, se gardera bien de se mettre au centre
de la mélée et préférera rester a I’abri entouré des siens qui
chantent le Te Deum. La vraie rupture, c’est lorsque les rois vont
commencer 2 se faire représenter systématiquement en armure
alors qu’ils ne seront plus jamais présents sur les champs de
bataille.

QUESTION

I1 faut que je précise que je suis ingénieur de I’armement
pour expliquer mon étonnement : je crois que nous n’avons
prononcé ni le mot « nucléaire » ni celui de «bombardement
stratégique ». Nous sommes donc un peu avant Hiroshima et
Nagasaki, avant Dresde et Cologne. Pourtant, ces événements
doivent aussi avoir un rapport avec le sacré.

Si j’entends bien, je parle ici sous le contréle de notre histo-
rien, la guerre médiévale était un jeu ol on ne mourait pas
beaucoup sur le champ de bataille. Il existait alors une regle,
donc une maitrise de la violence. On peut dire que, d’une
certaine facon, le sacré est 1a, dans la conscience de la sépa-
ration, donc dans la conscience de la maitrise. C’est la perte
progressive de cette maitrise, de cette séparation, et donc du
contrdle, qui aboutit a des meurtres de masse, a des conflits
a des échelles sans commune mesure avec ce qui était connu
au préalable.

CELINE BRYON-PORTET

Maitre de conférences a U'Institut national polytechnique de Toulouse

Effectivement, on constate une perte de conscience avec I'ex-
termination de masse. Il est intéressant de noter que certains
luttent contre I'idée d’une banalisation des tueries en reve-
nant justement a une maitrise de la violence et aux traditions
anciennes. Je pense, par exemple, au suicide de ’écrivain
japonais Mishima, qui a eu recours au hara-kiri des samourais,
guerriers qui avaient une éthique de la vie, de la mort, de la
guerre, de la violence.



52

ACTES

JOHN CHRISTOPHER BARRY

Doctorant a I’Ecole des hautes études en sciences sociales

Je voudprais introduire une distinction qui peut-étre manque
dans les présentations de ce qui peut différencier le soldat du
prétre : dans le rapport a la mort, le soldat fait face a une
mort non naturelle. Il est extrémement important, je crois,
de souligner cette particularité par rapport au lot commun :
la décrépitude et la déchéance de nos corps. On retrouve ici la
figure du guerrier homérique. Peut-étre que la mort est alors
un calcul qui va étre récompensé par la < belle mort », voie
d’accés a 'immortalité. C’est peut-étre parce que 'on a oublié
cette distinction que la mort de nos soldats en Afghanistan a été
pergue comme un scandale : leur décés n’était pas naturel !

Je voudrais également rebondir sur cette image du kami-
kaze qui me semble incroyablement réductrice : ils n’agiraient
que pour leur propre compte, pour atteindre le paradis. C’est
oublier qu'’ils sont issus d’'une communauté pour laquelle ils
donnent leur vie. On ne peut pas parler de sacrifice d’un co6té
et, de l'autre, réduire I'acte kamikaze a un simple calcul. On se
prive de la compréhension de ce qui se passe dans les conflits
d’aujourd’hui.

CELINE BRYON-PORTET

Maitre de conférences a I'Institut national polytechnique de Toulouse

Vous avez raison de souligner ce caractére non naturel
de la mort du militaire. Il est exact qu’il a pu exister jadis
un calcul de la part du guerrier qui, par sa <« belle mort >,
pouvait prétendre accéder a 'immortalité, rester dans les
mémoires. Je crois que le grand traumatisme a eu lieu
au début du xx° siecle, avec la disparition de cette « belle
mort » qui n’est plus possible non seulement parce que
sont apparues les tueries de masse mais aussi parce que, du
fait de ces massacres, I'individu ne peut plus faire preuve
d’héroisme et étre reconnu comme quelqu’un qui a eu un
comportement exemplaire. C’est trés net en littérature. Je
pense notamment a4 Louis-Ferdinand Céline et a son Voyage
au bout de la nuit ou1, au début du roman, on voit trés bien que
le caractére absurde de la mort du soldat nait du fait qu’il
n’est plus ce héros qui peut valoriser son acte et sa personne
a travers la belle mort.



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Je suis d’accord avec vous en ce qui concerne les kamikazes.
Imaginer qu’'un kamikaze ne serait qu'un hyperindividualiste
qui, conscient de ses propres intéréts, iraitjusqu’é son propre
sacrifice, c’est sans doute passer a co6té d'une vraie dimension
d’abnégation qui existe peut-étre.

CLAUDE D’ ABZAC-EPEZY

Chargée de recherches au Centre d’études d’histoire de la Défense, responsable de la

commission d histoire socioculturelle des armées

J'ai énormément apprécié I'exposé de madame Castillo, que j'ai
trouvé stimulant et touchant aussi. Vous avez commencé en disant
que toute démarche intellectuelle exigeait une désacralisation. Je
pense que c’est un fondement ; c’est celui de la pensée des Lumiéres.
C’est le moment ou il y a séparation entre la pensée profane et la
pensée sacrée. Pour avancer dans la démarche scientifique, il faut
mettre de coté le sacré. Cela n’empéche pas de croire.

Je me demande si, au niveau de la pensée militaire, il n’y
a pas toujours eu une sorte d’écartelement, de schizophré-
nie, dans la mesure ou le soldat a besoin du sacré. Pour aller
au combat, il faut du sacré, il faut du symbole, 'idée que le
sacrifice n’est pas inutile. Et en méme temps, pour tirer les
lecons des guerres, une démarche intellectuelle qui exige de
désacraliser est nécessaire. Cela aboutit a cette espéce d’absur-
dité qui fait que 1'on ne tire pas les lecons de certains combats.
Francois Lagrange évoquait derniérement, lors d’'une commu-
nication prononcée dans le cadre de la commission d’histoire
socioculturelle des armées, le symbole de la mort debout.
Nombreux sont ceux, en effet, qui, au début de la Premiére
Guerre mondiale, se sont fait tuer bétement parce qu’ils
étaient dans I'idée symbolique et sacrée qu’'un soldat devait
mourir debout.

Je voudrais savoir si on ne pourrait pas insister sur cet aspect
complétement schizophreéne de la pensée militaire qui a besoin de
sacré mais aussi de se désacraliser pour se penser elle-méme ?

MONIQUE CASTILLO

Professeur de philosophie a l'université Paris-XIII, membre du comité de rédaction

Je suis tout a fait d’accord avec I'idée que vous avez déve-
loppée et cela rejaillit sur notre revue Inflexions, puisque son

53



54

ACTES

sous-titre est Givils et militaires : pouvoir dire, ¢’est-a-dire pouvoir
travailler dans deux champs : I’expérience militaire, 1'épreuve
de la mort et de la souffrance, et la capacité intelligente de
raisonner en étant désacralisateur, comme un individu métho-
dique qui pense, qui raisonne et qui déconstruit sa propre
expérience.

C’est le mot schizophréne qui me géne. Pourquoi ne pas
dire que c’est un homme double ? Lors des réunions que nous
avons au comité de rédaction, je n’ai pas I'impression d’avoir
affaire a des schizophrénes, mais a des gens capables de chan-
ger de domaine d’action et de lieu de raisonnement.

JEAN-PIERRE RIOUX

Historien, directeur de XX° siecle. Revue d’histoire

Premieére remarque : il faudrait s’entendre sur les mots.
Quand on dit «les armées », j'aimerais que tous les inter-
venants nous expliquent ce qu’ils mettent sous ce terme-la.
Pour ne prendre que I’exemple francais, je rappelle que nous
sortons de deux siécles durant lesquels sous le mot « armée »
nous entendions aussi la <« nation armée ». Et a travers la
<« nation armée », de la Révolution jusqu’a la fin du Xx° siecle,
on a mis quelque chose qui avait été chanté et qui s’appelait
«l'amour sacré de la patrie ». Alors, n’y a-t-il pas la un temps
national de notre débat lié trés strictement a la nation armée ?
Et est-ce vrai pour d’autres pays ?

Deuxiéme remarque, et je prends la suite de celle qui a été
faite tout a 'heure sur le nucléaire : je pense, en historien
du contemporain, que quelque chose a basculé sur tous les
propos, sur tous les sujets, sur tous les mots que nous utilisons
depuis ce matin, avec 1945, sous le double choc d’Hiroshima
et de Nuremberg. Nous avons assisté a la sacralisation de la
justice, a la sacralisation de la définition du crime de guerre
qui devient crime contre I'humanité. Et la, il y a un clash ala
fois méthodique et philosophique sur la notion du rapport des
armées au sacré.

MONIQUE CASTILLO

Professeur de philosophie a 'université Paris-XIII, membre du comité de rédaction

Il'y a un penseur de cette époque, sur ce que vous venez de
dire, qui est Ernst Jinger. Jinger dit une chose terrible : le
soldat inconnu est devenu le modéle de '’homme du xx° siecle.



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

Qu’est-ce que cela veut dire ? Que quand I'un tombe, un autre
se leve. Que le modele du travailleur, c’est le soldat inconnu,
parce que sa vertu est d’étre remplacable. C’est terrible ! Vous
avez la le travail de désacralisation a I’ceuvre, mais par la tech-
nique. Vie et mort sont désacralisées.

C’est pourquoi je reviens a cette idée que, plus que jamais,
nous avons besoin de ferveur. Parce que sans elle, nous ne
connaissons plus que cette expérience de la vie et de la mort
percues comme un simple processus. Or le processus est, par
définition, ce qui n’a pas de sens, ce qui ne fait que se repro-
duire. Je pense que nous avons besoin d’exemplarité. D’ou le
role trées important de I'art. Plus que jamais, apreés ces massa-
cres de masse, nous avons besoin d’artistes qui travaillent
I’exemplarité de ce qui a été donné pour toujours. Alors,
évidemment, on peut aussi laisser tomber en disant que nous
vivons dans I’ére de la technique, du village planétaire, et que
c’est foutu. Mais 13, c’est du nihilisme complet.

DOMINIQUE ALIBERT

Maitre de conférences en histoire médiévale a I'Institut catholique de Paris

Juste pour préciser, et c’est pour cela que j’ai bien insisté
sur la question de la chevalerie, que I'armée médiévale, méme
I'ost royal tel que le définit Guillaume le Breton dans le récit
qu’il donne de la bataille de Bouvines, n’a rien a voir avec la
nation en armes. Méme si la présence des légions des commu-
nes 2 Bouvines fait de cette bataille 'une des pierres de touche
de la naissance de la nation frangaise, il ne faut pas imaginer
une mobilisation générale. Jusqu’'au XIv* siecle, nous sommes
dans un mode de professionnels ou de semi-professionnels
de la guerre.

BERNARD THORETTE

Général d’armée (285), ancien chef d’état-major de I'armée de Terre

Le débat est passionnant et je suis heureux qu’il se tienne et
qu’il se tienne ici! Je suis bien d’accord avec I'idée que le sacré
est indispensable, mais je ne peux m’empécher de mettre en
parallele la sublimation de soi ou de I'action qui la porte avec
le quotidien, d’une certaine mesure un peu banal, que vit le
militaire sur le terrain, confronté a I’action et, éventuellement,
a la mort. Je veux dire par la que le soldat ne pense pas forcé-
ment au sacré. En Afghanistan, dix de nos soldats sont morts.

55



56

ACTES

C’étaient des hommes ordinaires ; ordinaires sans mépris de
ma part : ¢ étaient des hommes comme les autres. Peut-étre
certains étaient-ils croyants, certains ne I’étaient sirement
pas; en tout cas, ils puisaient la volonté de leur action dans
I'esprit de corps, dans la fraternité d’armes. D’une certaine
maniére, c¢’était ¢ca leur foi. Je crois que, fondamentalement,
ce qui meut le soldat sur le terrain ou ce qui meut le politi-
que qui'envoie, ou ce qui peut mouvoir le papa et la maman
qui voient leur enfant revenir entre quatre planches, c’est le
sens que I'on donne a I'action. Notre présence ici aujourd’hui
contribue 2 donner du sens a 1'action.

Ma question est : croyez-vous que notre nation soit capable,
et comment, de donner un sens a I’action pour que les soldats
sur le terrain ne meurent pas pour rien ou, en tout cas, qu’ils
ne partent pas sans savoir que notre nation donne un sens a
leur action ?

MONIQUE CASTILLO

Professeur de philosophie a 'université Paris-XIII, membre du comité de rédaction

Ma réponse sera extrémement banale : parce que nous
faisons la preuve que nous risquons la vie. En d’autres termes :
nous faisons autre chose que de 'humanitaire et nous le savons.
C’est le fait que c’est un engagement militaire au sens fort,
c’est-a-dire avec le risque total de la mort. Le travail des intel-
lectuels, c’est de transformer cela en exemple.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Il me semble qu’il existe un vrai hiatus entre le sens du
sacrifice de certains — les militaires sont la pour montrer que
certains ont encore ce sens du collectif, ce sens des valeurs ;
c’est une vocation — et une société qui perd de plus en plus,
depuis les années 1970, ce sens du collectif. C’est ce qu’expli-
que Marcel Gauchet. Nous sommes en plein, me semble-t-il,
dans une démocratie a la Tocqueville. L’intérét individuel est
le seul élément qui motive I'individu qui ne sait plus lever les
yeux sur autre chose que lui-méme.

JEAN—RENE BACHELET
Général d’armée (2S), membre du comité de rédaction
Je vais me placer du point de vue de celui qui est a I'intérieur



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

du systeme. Tout chef a un besoin impérieux du sacré, sans
prononcer le mot qui serait d’ailleurs incongru. Il faudra
donc qu’il en crée d'une fagon ou d’une autre. Les catholi-
ques diraient qu’avec son groupe, il va faire Eglise. C’est la
fraternité d’armes, 'esprit de corps... Il le fera de toute fagon !
S’il ne le fait pas, ¢ca ne marchera pas. Ils n’iront pas quand il
dira <« en avant ». Et lorsque certains tomberont, les autres se
débanderont. Donc il n’a pas le choix. L’expérience prouve
d’ailleurs que cela peut se faire méme sur des modes trés dégra-
dés, tout simplement autour de I'esprit de corps élémentaire.
Etla on tombe dans le risque du tribalisme. C’est un point de
passage a tous les niveaux, jusqu’au régiment et a son drapeau.
C’est lui, le drapeau, qui nous relie a la nation. Mais au fond,
en se reliant a la nation, ne peut-on pas tomber dans un autre
tribalisme ? C’est la qu’interviennent les valeurs, pour autant
qu’elles soient orchestrées par la nation elle-méme.

Autre remarque, a propos du pessimisme ambiant qui
semble régner ici. Moi, je suis un provincial. Il se trouve
qu’en Haute-Savoie, la ou je vis, je sens des aspirations, je
vois des comportements qui font que je ne désespeére pas de
cette capacité que nous pourrions avoir a retrouver des valeurs
communes expressément proclamées et organisées. Je le vis a
travers I'orchestration des valeurs de la Résistance par certains
établissements scolaires et avec le concours d'une structure
mise en place depuis une dizaine d’années au conseil général
qui se consacre exclusivement a ce projet.

Je veux dire que le besoin de sacré existe et qu’il doit étre
satisfait. Mais pour que I'on ne s’égare pas dans le tribalisme,
il faut étre éclairé au niveau de la nation, peut-étre demain de
I’Europe, je n’en sais trop rien.

MONIQUE CASTILLO

Professeur de philosophie a l'université Paris-XIII, membre du comité de rédaction

Nous sommes en effet obligés a un certain tribalisme pour
que les valeurs soient nos valeurs, notre « coloration » en
quelque sorte.

Moi non plus je ne suis pas pessimiste. Simplement, ce que
je constate, ¢’est un probléme culturel. Et ¢’est un probleme
qui me touche en tant qu’universitaire. De plus en plus, nous
réduisons le culturel 2 du communicationnel. Or il faut reve-
nir a un vrai culturel. Si on y revient, on donnera des mots,

57



58

ACTES

des images, de la splendeur et du rayonnement a ce qui mérite
d’étre vécu.

CELINE BRYON-PORTET

Maitre de conférences a U'Institut national polytechnique de Toulouse

Vous avez beaucoup parlé du réle du chef qui communique
avec ses subordonnés pour donner du sens aux missions qui
sont les leurs. Jadis, le chef avait moins besoin de communi-
quer parce que le sacré était évident, prégnant. Aujourd’hui,
il est nécessaire de donner une légitimité et, pour cela, on se
trompe peut-étre de cible. On communique beaucoup mais
on s’entend de moins en moins! Et 1a, c’est 'enseignante en
communication qui parle. Il faut établir une distinction essen-
tielle entre communication et transmission. Il faut retrouver
le sens original des valeurs qui animent nos comportements.
Et ¢a, c’est plutét le role de la transmission. Pour faire vite, la
communication agit de facon synchronique et a I’horizontal,
alors que la transmission est verticale : elle rattache les indivi-
dus aux mémoires générationnelles de maniére diachronique.

BRUNO DARY

Général de corps d’armée, gouverneur militaire de Paris, commandant

la région terre Ile-de-France et officier général de la zone de défense de Paris

C’est le témoignage d'un soldat que je livre ici. Il est en effet
essentiel de donner un sens a I’action. Mais, et je m’inscris un
peu en faux avec ce que dit le général Bachelet, le probleme
n’est pas que cela marche ou non, c¢’est que, comme nous
avons des armes et des munitions, nous risquons de devenir
de simples tueurs. Tout soldat doit donc avoir une éthique
et donner un sens a son action. Or nous vivons dans une
société qui a perdu le sens du sacré, une société ou on nous
fait oublier la mort dans un tourbillon médiatique. L’esprit
de corps, cela fonctionne pour les soldats. Mais quand vous
essayez d’expliquer de quoi il s’agit aux veuves et aux meres,
elles ne comprennent pas. Il faut donc aller au-dela, trouver
des causes qui dépassent la vie humaine. Ces causes, ce sont la
nation et certaines valeurs. Le chef se doit de le rappeler sans
cesse a ses hommes, rappeler pourquoi on s’engage.

Derniére remarque a propos du regard que I’on porte sur la
mort. Quand j’étais jeune lieutenant, on nous citait la phrase
d’un grand ancien : «Vous étes la pour mourir et je vous



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

envoie la ot I’on meurt. » Excusez-moi, mais c’est une bétise.
Lorsque I'on envoie des soldats en Afghanistan ou au Kosovo,
c’est pour qu’ils se battent, pas pour qu’ils meurent, méme
si le risque existe. La mort seche et brutale, on la rejette. 1l
faut protéger nos jeunes cadres et nos jeunes soldats du c6té
attractif de la mort, de ce jeu du risque. Il y a une éducation
a mener. On part pour une mission, on s’engage pour une
cause qui nous dépasse. C’est essentiel.

59






ELRICK IRASTORZA

ENTRE CONVICTIONS ET
INDIFFERENCE : QUELLE
PLACE POUR LA LAICITE ET LA
RELIGION DANS NOS ARMEES ?

Mesdames et messieurs les élus, messieurs les officiers
généraux, mesdames et messieurs les aumoniers, madame
la présidente de I'’Ecole des hautes études en sciences socia-
les, mesdames, messieurs et chers amis. Le fait religieux dans
nos armées est un phénomene trés ancien, lié a la volonté du
clergé de « christianiser la guerre ». Le concile de Ratisbonne,
en 742, prévoit que les chefs militaires seront accompagnés
d’évéques et de prétres en nombre suffisant. De grands saints
ont consacré une partie de leur vie a’auménerie militaire, tel
saint Sulpice au VI° siecle, dans les armées de Clotaire (fils de
Clovis), ou saint Vincent de Paul, nommé en 1619 auménier
général des galéres... La France décide par la loi du 8 juillet
1880 la création d'une auménerie militaire au sein des armées.
Mais la loi de séparation des Eglises et de I'Etat interrompt le
lien institutionnel entre 'ordre guerrier et I'ordre religieux
en 1904.

L’armée de la France est aujourd’hui laique et républicaine,
mais la religion est profondément ancrée dans la vie militaire.
Aux trois religions traditionnellement présentes depuis des
années est venue s’ajouter, en 2005, la religion musulmane,
ce qui ne parait pas anormal dés lors que les armées se trouvent
étre un reflet fidele de la diversité de notre pays.

Force est de constater que le principe de laicité, tel qu’il est
vécu et encadré dans les armées, ne pose pas aujourd’hui de
probléme apparent, n’engendre pas de crispation et semble
respecter les convictions personnelles de chacun, croyant
convaincu ou non-croyant.

Je suis quant 2 moi persuadé que I'exercice d’une laicité apai-
sée, qui autorise la liberté religieuse, ne peut que permettre
a nos hommes et nos femmes de mieux vivre leur métier pour
peu que soient respectés nos statuts et les exigences du métier
militaire.



62

ACTES

Nous montrerons qu’en dépit du socle de textes qui fonde le
caractére laic de notre armée, le fait religieux est trés présent
dans la vie militaire puisque la pratique y est libre, sans que
cela interfére sur son fonctionnement et, bien évidemment, sa
capacité opérationnelle.

De quoi parle-t-on quand on évoque la laicité dans nos armées ?
Sur quoi s’appuient nos régles et nos comportements ?

Il convient de considérer d’abord la norme supréme, la
Constitution, qui stipule dans son article I : «La France est
une république indivisible, laique, démocratique et sociale.
Elle assure 1’égalité devant la loi de tous les citoyens, sans
distinction d’origine, de race ou de religion. Elle respecte
toutes les croyances. » De prime abord, les principes d’unité
nationale (indivisibilité) et de laicité priment sur les valeurs
démocratiques, dont ils sont les garants. Pour le militaire, les
choses sont claires : en tant que serviteur de I'Etat, et quelles
que soient ses convictions personnelles, il sert une république
laique et les valeurs qui lui sont attachées.

Toutefois, il nous faut approfondir le principe de laicité.
Celui-ci a été institutionnalisé par la loi du 9 décembre 1905
relative a la séparation des Eghses et de I'Etat. Les articles I
et 2 en fixent les grands principes — la liberté de conscience et
de culte, la neutralité de I'Etat. Article I : « La République
assure la liberté de conscience. Elle garantit le libre exercice
des cultes, sous les seules restrictions édictées ci-apres dans
I'intérét de I'ordre public. » Article 2 : « La République ne
reconnait, ne salarie ni ne subventionne aucun culte. [...]
Pourront toutefois étre inscrites aux dits budgets les dépenses
relatives a des services d’aumoénerie et destinées a assurer le
libre exercice des cultes dans les établissements publics, tels
que lycées, colleges, écoles, hospices, asiles et prisons. »

Certains aménagements permettent de concilier neutralité
de I'Etat et pratique du fait religieux. L’existence d’auméneries
permet de répondre aux exigences de certaines administrations
publiques (les armées, les écoles, les prisons, les hépitaux)
dont le fonctionnement peut entrainer le non-respect de la
liberté religieuse. L’existence d’'une aumoénerie militaire est
donc prévue et reconnue par la loi comme un systeme déro-
gatoire au principe général de laicité.

Enfin, pour nous militaires, I’ensemble de ces principes
est réaffirmé par la loi portant statut général des militaires



ENTRE CONVICTIONS ET INDIFFERENCE :
QUELLE PLACE POUR LA LAICITE ET LA RELIGION DANS NOS ARMEES ?

(SGM) du 24 mars 2005 dans son article 4 : « Les opinions ou
croyances, notamment philosophiques, religieuses ou politi-
ques, sont libres. Elles ne peuvent cependant étre exprimées
qu’en dehors du service et avec la réserve exigée par I'état mili-
taire. Cette regle s’applique a tous les moyens d’expression.
Elle ne fait pas obstacle au libre exercice des cultes dans les
enceintes militaires et 2 bord des batiments de la flotte. » Cet
article révele toute la difficulté du sujet en associant des idées
en apparence contradictoires, entre les exigences de 1’état
militaire qui imposent le « devoir de réserve » et la «liberté
individuelle » ainsi que la «liberté de culte », dont les prin-
cipes sont réaffirmés. Mais, en méme temps, en juxtaposant
ces principes, il leur donne une valeur similaire, considérant
qu'’ils sont complémentaires, que tous ont leur égale impor-
tance pour le bon fonctionnement de I'institution militaire.

Au final, c’est bien le principe de laicité qui s’applique au
sein des armées, mais une laicité que je qualifierai d’« aména-
gée » pour répondre aux spécificités du métier militaire.

Le fait religieux est comme naturel au monde militaire et
déborde presque naturellement du cadre des principes fixés
par la loi. De fait, notre institution exerce depuis toujours
cette laicité qualifiée récemment de < positive », qui tire ses
fondements des racines chrétiennes de la France.

D’abord, les valeurs essentielles que préne l'institution,
et dont certaines sont évoquées dans l'article I du SGM, ne
vont pas sans rappeler les vertus centrales des religions du
Livre : « L'esprit de sacrifice pouvant aller jusqu’au sacrifice
supréme », le principe d’obéissance, les notions de service, de
disponibilité. De méme, I'exigence déontologique imposée
a tout militaire s’inspire trés fortement des valeurs judéo-
chrétiennes.

En outre, comme le souligne le général Bachelet, «le céré-
monial militaire est une liturgie, liturgie laique, mais liturgie ».
A travers celui-ci s’exprime une dimension sacrée du métier
des armes héritée de la tradition religieuse qui imprégne nos
cérémonies.

Les traditions de nos armes ou de nos régiments font égale-
ment appel a des références religieuses : la plupart des armes
ont des saints patrons tirés du sanctoral catholique qui sont
fétés chaque année de fagon tres officielle. Enfin, il est aussi
nécessaire de rappeler que le droit international auquel doit se

63



64

ACTES

plier tout soldat en opérations a pour objectif la réalisation de
deux valeurs chrétiennes fondamentales : la dignité humaine
et la paix entre les peuples. Le droit international de la guerre
(jus ad bellum) et le droit international humanitaire (jus in bello)
qui ont pour but de faire respecter ces deux principes ont été
directement influencés par les réflexions des grands penseurs
chrétiens saint Augustin et saint Thomas d’Aquin.

Le militaire, sans nécessairement s’en apercevoir, évolue en
permanence dans un contexte marqué par la religion et le sacré.
Notre armée ne réfute pas la longue tradition quil’a unie a I'or-
dre religieux, bien plus, elle 'assume et 'integre dans tout ce qui
la structure. L'ordre surnaturel (la transcendance) a été converti
en un ordre supérieur naturel et républicain, qu’exaltent nos
valeurs, nos traditions, notre cérémonial.

L’existence méme d’une auménerie militaire est indispensa-
ble pour faciliter une bonne pratique religieuse qu’interdisent
souvent les sujétions liées a I’état de militaire. Pour ma part,
je considére que 'auménier répond également a un besoin
opérationnel d’assistant psychologique, d’accompagnateur
spirituel dans les périodes de doutes parfois existentiels que
peut connaitre tout soldat, tout combattant. Il peut donner
aussi du sens a nos vies et a I’engagement opérationnel et,
lorsqu’il I'estime, avec autant de doigté que d’intelligence des
situations, faire sentir au chef militaire les attentes, les angois-
ses de ses subordonnés, voire l'alerter sur ce qui constitue des
atteintes graves a leur dignité. Je sais que ce role d’auxiliaire
du commandement ne fait pas 'unanimité. Mais combien de
drames ont été évités d’'un mot, d’une allusion, d'un conseil
amical et d’incommensurables douleurs atténuées par une
sincére compassion dans |'épreuve.

Le soutien spirituel donné par les aumoniers a ceux qui
lui sont ouverts constitue un complément irremplagable a la
formation éthique et morale. Je crois également aux vertus
modératrices des aumoneries pour guider les militaires
croyants de toute confession a pratiquer leur foi dans le respect
des principes du statut général et dans le sens de I'intérét mili-
taire. Dans une armée de terre dont la composition refléte la
diversité de la société francaise, toutes les auméneries ont leur
place pour contribuer au respect des identités et de la cohésion
des forces, dans ’observance des valeurs de la République et
des impératifs de préparation opérationnelle.



ENTRE CONVICTIONS ET INDIFFERENCE :
QUELLE PLACE POUR LA LAICITE ET LA RELIGION DANS NOS ARMEES ?

Au final, cette laicité positive, décomplexée et complétement
assumée, qui accueille toutes les religions, confére une effica-
cité supplémentaire a notre outil militaire.

Apres ce constat, il convient de montrer que la pratique de
la religion est avant tout une expérience personnelle et privée,
qui peut parfaitement coexister en toute harmonie avec le
service des armes.

La guerre justifie fondamentalement que certains militaires
fassent preuve de fortes convictions religieuses et cultivent la
référence a Dieu. La mort est intrinséquement liée a I'état de
soldat : il peut la donner, il peut la recevoir, il peut en étre
spectateur. Par leur dimension transcendante, les religions
apportent une partie des réponses indispensables pour éclairer
laction personnelle, le sens de la vie et de la mort, et écarter
le désespoir pouvant surgir a la vue de la réalité des combats et
des souffrances qu’elle engendre.

Indissociable du fait militaire a travers le rapport a I’Au-dela
que tout soldat peut ressentir lorsqu’il est dans son <« trou de
combat » ou pris sous le feu, I'acceptation du fait religieux est
donc légitime dans nos armées et compatible avec le service
des armes. < Sivous 6tez aux troupes et aux hommes de guerre
la croyance a une autre vie, vous n’avez plus le droit d’exiger
d’eux le sacrifice de leur vie », se plaisait a rappeler le général
du Barail, alors ministre de la Guerre en 1873.

Entre convictions et indifférence, c’est avant tout les prin-
cipes de tolérance et de neutralité qui doivent guider les
comportements de chacun. La tolérance permet d’accepter et
de respecter les différences de I’autre en garantissant sa liberté
de pratiquer, quelle que soit sa religion, quand cela ne s’op-
pose pas aux contraintes du service. Elle exclut toute forme
de prosélytisme ou de comportement ostentatoire, qui vont a
I’encontre du principe de neutralité et de cohésion de I'ins-
titution. Car la force de notre armée réside dans sa capacité
a dépasser ses différences dans le respect des convictions de
chacun.

Des lors, la clé de la réussite d'une laicité que je souhaite
apaisée et sereine au sein de I'armée de terre, est que la reli-
gion, qui appartient a la spheére des convictions personnelles
et privées, doit savoir rester a sa place et coexister avec une
conviction collective supérieure et laique, incarnée par Iesprit
de corps et le service toujours exigeant de la France. Chaque

65



66

ACTES

militaire croyant doit pouvoir concilier ce service et la fidélité
a des valeurs religieuses. Et si cette conciliation lui semble hors
d’atteinte, il doit faire le choix, en son ame ou conscience,
de rester ou de quitter l'institution. Nous avons la chance de
vivre dans un pays démocratique qui nous permet d’opérer ce
choix.

Au final, je pense qu’il n’est pas interdit de rayonner sa foi
dans I'application de principes simples et humains qui doivent
animer tout militaire au quotidien : la rigueur, I’enthousiasme,
la volonté et la camaraderie, mais sans ostentation ni attitude
caricaturale.

Gageons qu’a I'instar du concile chrétien, dont I’objectif
est d’édicter des regles de foi, de comportement et de disci-
pline communes au sein des Eghses dans l'intérét de tous, le
principe de conciliation entre exigences du métier militaire et
convictions personnelles puisse, lui aussi, devenir, plus qu'un
veeu pieu, une régle sur laquelle s’appuie la laicité dans nos
armées.

Je finirai mon intervention par cette citation du général de
La Presle en 2001, elle-méme reprise d'une devise de Blaise de
Montluc écrite en 1550, qui peut caractériser le comportement
de tout soldat quelles que soient ses convictions religieuses :
«Mon ame est a Dieu, ma vie est a I'Etat, ma conscience est a
moi. »



I ELRICK IRASTORZA

BETWEEN CONVICTIONS

AND INDIFFERENCE.

WHAT PLACE FOR SECULARISM
AND RELIGION IN OUR ARMIES?

Ladies and Gentlemen, elected representatives, Gentlemen,
general officers, Ladies and Gentlemen, chaplains, Mrs
President of the Institute for Higher Studies in Social Sciences,
Ladies, Gentlemen and dear friends. The religious phenom-
enon in our armies is a very old one, linked with the wish of
our clergy to “christianize war”. The Council of Ratisbonne,
in 742, provides for the military chiefs to have with them bish-
ops and priests in sufficient numbers. Great saints devoted
a part of their life to chaplaincy, such as Saint-Sulpice in
the 6% century, in the armies of Clotaire (son of Clovis), or
Saint-Vincent de Paul, named general chaplain of the galleys
in 1619... By the law of 8 July, 1880, France decided on the
creation of a military chaplaincy within the armies. But the
separation of the Church and the State broke off the institu-
tional link between the order of war and the religious order
in I90HR.

Today, the French Army is secular and republican, but
religion is deeply rooted in military life. In addition to the
three religions traditionally present for several years, came the
Muslim religion in 2005, which does not seem unusual since
the armies happen to be a faithful reflection of the diversity
of our country.

We have to admit that, today, the principle of secularism, as
it is experienced and managed in the armies, does not present
any apparent problem, does not generate tension and seems
to respect the personal convictions of each one, firm believer
or non-believer.

For my part, I am convinced that the practice of an allayed
secularism, which authorizes religious freedom, can only
allow our men and women to better live their career if
our statuses and the demands of the military career are
respected.



68

ACTES

We will show that despite the core texts on which is based
the secular nature of our army, the religious phenomenon is
very present in the military life since the practice is free in
it, without it interfering with its function and, of course, its
operational capacity.

What are talking about when we evoke secularism in our
armies? What supports our rules and our behaviours?

It is advisable to first consider the supreme standard, the
Constitution, which states in article I that: “France is an indi-
visible, secular, democratic and social republic. It ensures the
equality before the law of all citizens, without distinction of
origin, race or religion. It respects all beliefs.” At first glance,
the principles of national unity (indivisibility) and of secular-
ism prevail over the democratic values, of which they are the
guarantors. For the soldier, things are clear: as servant of the
State, and whatever may be his personal convictions, he serves
a secular republic and the values attached to it.

However, we must go deeper into the principle of secular-
ism. The latter was institutionalized by the law of 9 December,
1905 relative to the separation of the Church and the State.
Articles I and 2 fixed its main principles — the freedom of
conscience and of worship, the neutrality of the State. Article 1:
The Republic ensures freedom of conscience. It guarantees the
free exercise of worships, under the only restrictions provided
below, in the interest of public order.” Article 2: “The
Republic does not recognize, pay the salaries of, nor subsidies
any worship. [...] Chaplaincy expenses for public establish-
ments such as schools, retirement homes, mental institutions
and prisons may be included in such budgets.”

Certain adjustments make it possible to conciliate neutrality of
the State and practice of the religious phenomenon. The exis-
tence of chaplaincies makes it possible to meet the requirements
of certain public administrations (armies, schools, prisons and
hospitals) whose function can lead to the non-respect of religious
freedom. The existence of a military chaplaincy is thus provided
for and recognized by the law as an exceptional arrangement in
respect of the general principle of secularism.

Finally, for us soldiers, the whole of these principles was reas-
serted by the law supporting general status of the servicemen
(SGM) dated 24 March, 2005, in its article 4: “The opinions
or beliefs, notably philosophical, religious or political, are



BETWEEN CONVICTIONS AND INDIFFERENCE.
WHAT PLACE FOR SECULARISM AND RELIGION IN OUR ARMIES?

free. They can however only be expressed outside the service
and with the reserve demanded by the military state. This rule
applies to all forms of expression. It does not hinder the free
exercise of worships within the military areas and aboard the
ships of the fleet.” This article reveals the whole difficulty
of the subject by associating seemingly contradictory ideas,
between the requirements of the military state, which imposes
the “duty of reserve” and the “individual freedom” as well as
the “freedom of worship”, whose principles were reasserted.
But at the same time, by juxtaposing these principles, it gives
them a similar value, considering them to be complementary,
to all have an equal importance for the proper function of the
military institution.

In the end, it is certainly the principle of secularism that is
applied within the armies, but a secularism that I would qualify
as "adjusted” in order to meet the military specificities of the
military career.

The religious phenomenon seems natural to the military
world and almost naturally goes beyond the framework of the
principles set by the law. In fact, our institution has always
practiced this secularism, recently qualified as “positive”, and
which draws its foundations from France’'s Christian roots.

First, the essential values that the institution advocates, and
of which certain are mentioned in article I of the sgm, do not
go without evoking the central virtues of the religions of the
Book: “the spirit of sacrifice that can go up to the supreme
sacrifice”, the principle of obedience, the notions of service,
of availability. In the same way, the ethical demand imposed on
all servicemen is strongly inspired by Judeo-Christian values.

Moreover, as General Bachelet underlines it, ‘the military
ceremonial is a liturgy, secular liturgy, but liturgy”. Through it
is expressed a sacred dimension of the military career inherited
from the religious tradition that fills our ceremonies.

The traditions of our services or of our regiments also call
upon religious references: most of the services have patron
saints drawn from the Catholic sanctoral and celebrated
every year in a very official manner. Finally, it is also neces-
sary to mention that the international law which any soldier in
operation must submit to has for objective the realization of
two fundamental Christian values: human dignity and peace
between the peoples. The international law on war (jus ad bellum)

69



70

ACTES

and the humanitarian international law (jus in bello), whose aim
is to make sure these two principles are respected, were directly
influenced by the reflections of the great Christian thinkers
Saint Augustine and Saint Thomas Aquinas.

The military, without necessarily noticing it, is constantly
evolving in a context marked by religion and the sacred. Our
army does not refute the long tradition that united it with the
religious order, more than that, it accepts it and integrates it
all that structures it. The supernatural order (transcendence)
was converted into a natural and republican superior order,
praised by our values, our traditions and our ceremonial.

The very existence of a military chaplaincy is essential in
order to facilitate a good religious practice that is often forbid-
den by the constraints linked with the state of servicemen. For
my part, I consider that the chaplain also answers an opera-
tional need for a psychological assistant, a spiritual guide in
the periods of doubt, sometimes existential, that any soldier,
any combatant can experience. He can also give meaning to
our lives and to the operational engaging and when he deems
it necessary, with as much tact as intelligence of the situations,
to make the military chief aware of the expectations and of the
fears of his subordinates, indeed to inform him of what consti-
tutes serious attacks on their dignity. I know that this role of
auxiliary of the commander is not approved unanimously. But
how many tragedies have been avoided with a word, an allusion
or friendly advice, and incommensurable pains alleviated by
sincere compassion in hardship.

The spiritual support given by the chaplains to those who are
open to it constitutes an irreplaceable complement to the ethi-
cal and moral training. I also believe in the moderating virtues
of the chaplaincies to guide the servicemen believers of any
denomination to practice their faith in the respect of the prin-
ciples of the general status and in the direction of the military
interest. In an Army whose composition reflects the diversity of
French society, all the chaplaincies have their place in order to
contribute to the respect of the identities and of the cohesion
of the forces, in the observance of the values of the Republic
and of the imperatives of operational preparation.

In the end, this positive secularism, rid of all complexes and
completely accepted, and which welcomes all religions, confers
an additional effectiveness to our military tool.



BETWEEN CONVICTIONS AND INDIFFERENCE.
WHAT PLACE FOR SECULARISM AND RELIGION IN OUR ARMIES?

After this observation, it is advisable to show that the practice
of religion is above all a personal and private experience, which
can perfectly co-exist in harmony with the military service.

War fundamentally justifies that certain servicemen show
strong religious convictions and cultivate the reference to God.
Death is inextricably linked with the state of soldier: he can
give it, he can receive it and he can be witness to it. By their
transcendent dimensions, religions bring part of the answers
essential to shedding light on personal action, the meaning
of life and death, and push back the despair than can emerge
upon seeing the reality of the battles and the suffering that it
causes.

Indissociable from the military act through the relation-
ship with the Beyond that any soldier can feel when he is in
his “combat hole” or caught under fire, the acceptance of the
religious phenomenon is thus legitimate in our armies and
compatible with the military service. “If you take away from
the troops and from the men of war the belief in another life,
you can no longer demand from them the sacrifice of their life”
liked to mention General du Barail, then Minister of War in
1873.

Between convictions and indifference, it is first of all the
principles of tolerance and neutrality, which must guide the
behaviours of each one. Tolerance makes it possible to accept
and respect the other’s differences by guaranteeing his free-
dom to practice, whatever his religion may be, when this does
not oppose the constraints of the service. It excludes any form
of proselytism or of ostentatious behaviour, which go against
the principle of neutrality and of cohesion of the institution.
For the force of our army resides in its capacity to go past its
differences with respect towards the convictions of each.

Consequently, the key to the success of a secularism that I
wish is allayed and serene within the Army, is that religion,
which belongs to the sphere of personal and private convic-
tions, must remain in its place and co-exist with a superior
and secular collective conviction, embodied by the esprit
de corps and the always demanding service of France. Each
serviceman believer must be able to conciliate this service
and the faithfulness to religious values. And if this concili-
ation seems to him to be out of reach, he must make the
choice, in all honesty, to stay or to leave the institution. We

71



72

ACTES

are lucky to live in a democratic country, which allows us to
operate this choice.

In the end, I think that it is not forbidden to shine one’s
faith in the application of simple and human principles, which
must stimulate any serviceman on a military basis: rigour,
enthusiasm, will and camaraderie, but without ostentation or
caricatured attitude.

I bet that, like the Christian council, whose objective is
to enact common rules of faith, of behaviour and of disci-
pline within the Churches in the interest of all, the principle
of conciliation between the demands of military service and
personal convictions can also become, more than a pious wish,
a rule which the secularism of our armies lean upon.

I shall finish my intervention with this quotation of General
de La Presle in 2001, itself taken from a motto by Blaise de
Montluc written in 1550, which can characterize the behav-
iour of any soldier whatever his religious convictions may
be: "My soul belongs to God, my life belongs to the State, my

. . . »
conscience 1s mine. .l



DANIELE HERVIEU-LEGER

EXPERIENCE MILITAIRE

ET EXPERIENCE RELIGIEUSE :
UN POINT DE VUE DE
SOCIOLOGUE DU RELIGIEUX

Je voudrais d’abord vous remercier de la pause que vous
m’accordez dans des activités qui, actuellement, ne me lais-
sent guére de temps pour la recherche, et de I'occasion que
vous m’offrez de pouvoir intervenir dans cette rencontre sur
le terrain qui est professionnellement le mien : la sociologie
des religions. Vous allez aisément observer que la connexion
se fait assez bien entre ce que vient de dire le général Irastorza,
et le point de vue analytique et critique du sociologue qui,
certes, ne se situe pas sur le méme plan, mais qui s’empare des
mémes objets. Avec, en ce qui me concerne, le choix de placer
le probléme un peu en dehors du questionnement sur la place
dans 'armée des religions, au sens de confessions religieuses,
pour le situer sur le plan de I'affinité extrémement puissante
qui parait exister entre le fait religieux et le fait militaire.

C’est sur ce théeme que je vais faire porter mon interven-
tion, avec un point de départ tout simple mais qui, 2 mon sens,
s’enchaine parfaitement avec ce que vous avez dit, a savoir que
I'observation empirique montre qu’il existe au sein des armées
une demande religieuse et/ ou spirituelle plus importante
que celle qui se manifeste dans la société civile. Une chose est
certaine : les jeunes militaires s’intéressent en général davan-
tage aux questions religieuses, métaphysiques ou spirituelles
que les Francais de la méme classe d’age.

Je vais passer trés briévement en revue un certain nombre
des explications classiques que I’on peut donner de ce phéno-
meéne et montrer comment on peut, du point de vue de la
sociologie des religions, aborder le probleme différemment et
essayer de rendre compte de cette affinité un peu autrement.
Je terminerai en posant la question du devenir de cette affinité
dans les circonstances présentes.

Premier point : comment expliquer cette attraction forte du
religieux sur les militaires, affinité qui s’exprime notamment



74

ACTES

a travers un niveau relativement élevé de pratique cultuelle ou
d’interrogations spirituelles ? Tous les aumoéniers, qu'’ils soient
catholiques, protestants, juifs ou musulmans, sont réguliéere-
ment sollicités par des jeunes qui, par ailleurs, ne revendiquent
pas, pas explicitement en tout cas, d’appartenance a telle ou
telle confession. Ily a la quelque chose qui, en soi, est inté-
ressant. Explication premiére - faisons du sociologisme degré
zéro - : le recrutement social des armées. On peut en effet
penser que les militaires sont issus de facon plus massive que
d’autres catégories socioprofessionnelles d'un monde tradi-
tionnel encore fortement ancré dans la matrice religieuse des
grandes confessions anciennement présentes sur le territoire :
catholicisme romain, protestantisme réformé et judaisme.
Cette explication n’est pas absolument sans fondement,
notamment pour les officiers, mais elle est un peu courte et
trés vraisemblablement de moins en moins exacte compte tenu
de la diversification sociale du recrutement. Autre aspect de
la question : I'armée recrute aujourd’hui un certain nombre
de jeunes musulmans qui ont, plus que d’autres, le souci d’af-
firmer leur identité religieuse, une situation qui entraine
d’ailleurs la présence de plus en plus marquée de représentants
de l'islam dans les aumoéneries militaires ; mais cet état de fait
ne peut expliquer le phénomene dans son entier.

Une autre explication possible concerne les spécificités
concreétes de la vie militaire et le role que la vie religieuse
collective peut y jouer. Lorsqu’on est stationné dans une
caserne ou dans un régiment posté au loin, la pratique reli-
gieuse fait partie des formes de sociabilité légitimes qui
permettent a la vie en communauté de se nouer. On peut
trés bien imaginer que les militaires, comme les prisonniers
d’ailleurs, aillent a la messe ou a la priére parce que c’est une
activité sociale, organisée, légitime, tolérée dans un espace
ol on a besoin a la fois de respirer et de se rassembler. Ceci
est une explication qui en vaut une autre. Je pense que les
armées, qui ont le souci des conditions psychologiques et
psychosociales dans lesquelles vivent leurs hommes, que ce soit
dans les situations extrémes ou dans la vie ordinaire, pren-
nent en compte cette dimension. Ajoutons un autre élément,
celui de la puissance de 'affirmation de soi comme sujet que
permet la religion, face, ici, a2 'uniformité de la vie militaire.
L’affirmation religieuse est une modalité de la construction



EXPERIENCE MILITAIRE ET EXPERIENCE RELIGIEUSE :
UN POINT DE VUE DE SOCIOLOGUE DU RELIGIEUX

de soi, un élément de différenciation personnelle mais aussi,
et de plus en plus, communautaire, une tendance qui touche
I’ensemble de la société. L’idée que le religieux est un mode
de construction de sa propre identité dans une société ou I'in-
dividu atomisé peine a exprimer sa différence singuliére est
aussi pertinente dans les armées que dans la société civile. Je
n’insiste pas. Toutes ces approches fournissent des éléments,
des bribes d’explications - comme vous le savez, les sociologues,
a 'instar des juristes, travaillent avec des faisceaux d’indices.
Si on étudiait la situation particuliére d’un jeune ou d’une
jeune militaire qui s’affirme comme croyant dans une situation
donnée, on verrait probablement se croiser ou se combiner
toutes ces dimensions.

D’autres explications peuvent mettre en avant une théma-
tique de la compensation, sans qu’aucun caractére péjoratif
soit attaché a cette notion : il n’y a en effet rien de péjoratif a
parler de compensation psychologique ou sociale en remar-
quant que dans des situations limites, comme celles que vivent
les militaires lorsqu’ils sont engagés dans des opérations extré-
mement dangereuses, peut naitre un surcroit d’intérét pour
les questions métaphysiques, spirituelles et religieuses lié a la
confrontation avec la mort. Plus largement, on peut penser
que cette forme de compensation est également présente dans
des situations ou le probléme est moins la menace immédiate
et directe de la mort au combat qu'une certaine illisibilité de
la situation vécue du point de vue d’une logique militaire en
tant que logique de combat. Je pense, par exemple, aux forces
d’interposition dont la mission est d’empécher l'affrontement.
L’affinité entre certaines thématiques <« humanitaires » et des
thématiques religieuses telles que I’engagement ou le don de
soi, peut sans doute donner du sens a ces situations de rela-
tive illisibilité de I’action militaire. L’explication fonctionne
assez bien, mais elle demeure, selon moi, encore trés externe a
cette question de I'affinité < naturelle » que vous avez évoquée.
C’est dans cette boite de I'affinité < naturelle » que je voudrais
essayer d’entrer.

Mais ce qui m’intéresse, et qui me parait étre en fait I’enjeu
fondamental de notre étude aujourd’hui, c’est la question de
I'affinité que vous avez dite < naturelle » entre le fait religieux
et la pratique du métier des armes. Or, pour nous sociolo-
gues, rien n’est naturel ; il n’y a que du social, du construit, et

75



76

ACTES

mon travail consiste précisément a entrer dans la boite noire
de cette construction. La vraie question est donc de savoir
comment toutes ces affinités secondaires que je viens d’évo-
quer s’inscrivent sur le fond d’une affinité élective spécifique
entre d'une part le métier militaire, I’expérience des armes au
sens large et d’autre part la religion et I’expérience du sacré
(je serai amenée a distinguer ces deux derniéres choses, car
elles ne se recoupent que partiellement du point de vue de la
sociologie des religions). Pour éclairer cette question, il faut
aller au-dela d’une problématique de I'héritage, renvoyant
simplement au fait que cette affinité serait en quelque sorte
I'expression du modelage historique de la structure, des prati-
ques et des idéaux militaires par un monde religieux qui s’est
aujourd’hui largement estompé, mais qui demeure encore
présent au sein de 'institution qu’est 'armée. Je pense que
cette explication, elle aussi, présente un grand intérét, mais
qu’elle ne suffit pas a expliquer pourquoi de jeunes soldats,
absolument pas socialisés dans une forme de religiosité quel-
conque, commencent a s'intéresser a ces questions a 'intérieur
méme de leur expérience de soldat.

Le point de départ de la petite démonstration que je voudrais
tenter sera le suivant : pour décrire I'expérience du métier
militaire ou la condition militaire, on utilise immédiate-
ment I'analogie avec les sociétés religieuses, une analogie fort
intéressante dans le cas francais car elle se fait non pas avec
la religion en général, mais avec le catholicisme romain. Ce
rapport entre institution militaire et institution catholique
peut étre décliné sur plusieurs terrains : la hiérarchie, 1'obéis-
sance, la centralisation, I'exclusion du pouvoir de la grande
majorité des « fideles » ou des ressortissants - le pouvoir est
dévolu a des spécialistes ayant autorité - I'existence de rites.

Autre registre tres fort de cette analogie : la thématique de la
vocation. J'ai été extrémement frappée, lorsque jai été appelée
a participer a la commission du Livre blanc alors que j'ignorais
tout du monde militaire, par I'importance de cette thémati-
que chez les personnes que j'ai été amenée a rencontrer. On
retrouve ici la notion d’obéissance, mais surtout celles de
dépouillement et d’ascése - dans les armées, I’entrainement
n’est pas une simple mise en condition physique mais une
véritable pratique ascétique. Troisieme registre ou I’analogie
fonctionne remarquablement bien : I'imaginaire de la mission,



EXPERIENCE MILITAIRE ET EXPERIENCE RELIGIEUSE :
UN POINT DE VUE DE SOCIOLOGUE DU RELIGIEUX

c’est-a-dire le fait que 'on est engagé dans une action qui va
au-dela de soi-méme, de l'intérét que I'on peut en tirer ou
des valeurs personnelles que 1'on mobilise. Mission, vocation
et structure institutionnelle : vous avez 1a un bon panorama
de tous les registres sur lesquels il est tres intéressant de faire
fonctionner I'analogie.

Or, pour le sociologue, il faut le savoir, I'analogie suscite
immédiatement une certaine méfiance. Car si elle rappro-
che, elle n’explique rien. Il faut donc aller plus loin, faire
un pas de plus et tester la possibilité d’analyser I'expérience
militaire avec les outils de pensée qui permettent d’appréhen-
der I'expérience religieuse. Il faut se demander si les concepts
que l'on utilise pour étudier celle-ci sont pertinents pour
parler de I’expérience militaire. Tenter cet exercice a partir
de la notion de «sacré » - dont les militaires eux-mémes font
grand usage pour parler de leur métier et de leur mission —
s'impose au premier chef. Je vous rappelle, au passage, que
cette notion de sacré comme substantif n’existait pas avant que
les durkheimiens I'inventent. Avant Durkheim, on utilisait
le mot sacré comme un adjectif : il y avait des objets sacrés,
des choses sacrées, mais il n’y avait pas de sacré avec un grand
« 8 », substantivé. Le « Sacré » majuscule est une invention
de sociologue, mais qui a fait flores, en particulier chez les
militaires. Et ceci n’est pas un hasard si I’on observe que 'ex-
périence militaire associe, de facon particuliérement forte,
les deux dimensions qui sont centrales et inséparables dans la
problématique durkheimienne : I’émotion et 'ordre.

Selon Durkheim, la source de I'expérience du sacré est ce
qu’il appelle I’« émotion des profondeurs », la maniére
dont, dans un certain nombre de situations, en particulier
des situations de rapprochement y compris physique (I’enga-
gement des corps), dans des circonstances qui sont toujours
relativement exceptionnelles, les sociétés produisent un type
d’expérience collective qu’il appelle I'expérience du « nous» :
le moment ou les individus réalisent qu’ils forment une entité
qui n’est pas réductible a la somme des atomes individuels qui
composent le groupe. L’expérience du sacré, c’est ce senti-
ment d’appartenance tellement puissant qu’il peut conduire
les individus a sortir d’eux-mémes, a réaliser des choses et a
se livrer a des actes auxquels ils n’auraient méme pas songé
dans le cours de la vie ordinaire. Or il ne fait pas de doute

77



78

ACTES

que 'expérience militaire mobilise quelque chose de ce
type d’émotion collective partagée dans laquelle se consti-
tue I'identité collective du groupe. C’est évidemment le cas
de situations de combat dans lesquelles I'exaltation et la peur
se mélent. On peut méme dire que l'institution peut provo-
quer quelque chose de cette expérience a des fins d’initiation
des jeunes recrues ou de réactivation réguliére du sentiment
d’appartenance : c’est la fonction des prises d’armes et autres
rituels régimentaires. Pour Durkheim, ce sentiment collec-
tif, qui suscite la certitude de la dépendance a I’égard d'une
puissance transcendante et dans lequel il identifie la source de
la religion, ne renvoie pas a Dieu (méme si Dieu est le nom
que les intéressés lui donnent) mais a la société qui, a travers
cette expérience « chaude », s'impose en entité garante de la
cohésion du groupe et lui prescrit ses normes.

On touche la un deuxieéme point de ’analyse durkheimienne,
qui assure précisément le passage entre < expérience du sacré »
et «religion ». L’expérience émotionnelle intense qu’est I'ex-
périence du sacré est trop violente pour étre permanente. Elle
est décisive mais fugitive, et elle ne produit des effets sociaux
que parce qu’elle opére une mise en ordre de I’espace social
et symbolique qui correspond a I'articulation proprement
religieuse de cette expérience du sacré. La mise en ordre
religieuse du réel va permettre de contenir et d’organiser les
effets de I'expérience émotionnelle, notamment en produisant
les effets de séparation entre « ceux qui en sont» et < ceux
qui n’en sont pas », les initiés et les autres. Toutes sortes de
marqueurs et de rites permettent de signaler et d’entretenir
cette différence.

Reprenons le fil de la comparaison entre religion et armée.
Aujourd’hui, par exemple, a leur arrivée a I’'Ecole des hautes
études en sciences sociales, les étudiants se sont dit qu’il se
passait quelque chose d’inhabituel en voyant un nombre
important de militaires en uniforme en ce lieu, quelque chose
qui relevait du contact ponctuel avec une communauté qui leur
est, par définition, fermée. Le port de I'uniforme est signi-
ficatif en effet d'une mise a part, de cette séparation entre
ceux qui en sont et ceux qui n’en sont pas. Porter I'uniforme
militaire, ce n’est pas seulement un signe d’identification
professionnelle. C’est la manifestation, comme 1'habit reli-
gieux d’ailleurs, de I’appartenance 2 un monde social qui se



EXPERIENCE MILITAIRE ET EXPERIENCE RELIGIEUSE :
UN POINT DE VUE DE SOCIOLOGUE DU RELIGIEUX

reconnait dans un type particulier d’expérience fondatrice
du «nous>» : celle qui réunit, en I'occurrence, ceux qui ont
le pouvoir d’exercer une violence, dont I’exercice légitime
requiert 'acceptation de pouvoir y laisser sa propre vie. La
remobilisation réguliére de la référence a cette expérience
fondatrice se réalise dans le cadre d’une organisation hiérar-
chique a I'intérieur de laquelle certains, mais pas tous, ont
la possibilité d’en définir les conditions. Cette frontiére du
< nous» qui sépare le militaire du civil explique, par exemple,
que peut étre considéré, comme acceptable la suspension, a
I'intérieur de la vie militaire, d’'un certain nombre de liber-
tés démocratiques que les militaires eux-mémes consideérent
comme absolument fondamentales en dehors : on est 12 dans
un autre ordre que 'ordre commun des valeurs. Cela explique
surtout la force de la ritualité militaire.

Du point de vue de la sociologie des religions, les cérémonies
militaires sont, au sens propre, des < liturgies », non seule-
ment parce qu’elles mobilisent spécifiquement une expérience
émotionnelle forte qui constitue le sentiment d’appartenance,
mais aussi parce qu’elles mettent en scéne en méme temps la
continuité d'une «lignée ». Une < petite lignée » qui peut
étre celle du régiment ou celle d'une arme en particulier, elle-
méme emboitée dans une « grande lignée », celle qui réunit
ceux qui partagent le métier des armes, et au-dela, celle qui
unit potentiellement tous les défenseurs de la patrie. Et 'on
mesure quel est le poids dans le cas de la France, de cet imagi-
naire de la « patrie en armes », au-dela méme de la fin de
la conscription, dés lors qu’il s’agit de définir I’ « identité
militaire ».

Se dessine ici ce qui permet de dire que, en dehors de toute
référence a une foi en Dieu, on peut vivre des investissements
de type religieux a I'intérieur d’une expérience militaire qui
associe I’émotion des profondeurs a une transcendantalisa-
tion des valeurs justifiant au besoin le sacrifice individuel.
C’est que cette expérience ne s’éprouve pas seulement dans
des situations collectives intenses. Elle se raconte aussi. Elle
est mise en forme a l'intérieur d’un grand récit - celui de
la Patrie, de la Nation, de la République - qui donne un
contenu a cette entité transcendante dans laquelle se projette
le «nous». Donc, avec les outils de la sociologie des religions,
on peut décrire 'expérience militaire comme une expérience

79



80

ACTES

religieuse. Entendons-nous bien : I'armée n’est pas une reli-
gion ; sa finalité lui est propre, sa rationalité spécifique. Ce
qui est intéressant, c’est qu’en ayant du religieux une approche
plus large que celle qui consiste a le confiner a 'intérieur de
telle ou telle confession, on peut justifier d’analyser la dimen-
sion proprement < religieuse » de I’expérience militaire, et
donc comprendre un peu mieux ot se joue 'affinité < natu-
relle » dont vous avez parlé.

Qu’en est-il aujourd’hui de cette affinité élective ? Ne peut-
on pas suggérer qu’avec la professionnalisation, la technicité
croissante ou encore 1’éloignement des terrains d’opération qui
déplacent la logique traditionnelle du combat vers celle du main-
tien de I'ordre, quelque chose de cette dimension religieuse, au
sens durkheimien du terme, du métier des armes est en train de
s'affaisser. Le processus de sécularisation, c’est-a-dire le processus
d’évidement de cette articulation fondamentale entre expérience
émotionnelle et ordre, n’est-il pas, y compris dans les armées, en
train de se dissoudre ? Loin de moiI'idée de suggérer, en posant
cette question, que la sécularisation du monde du point de vue
des religions constituées et identifiées comme telles impliquerait
ipso facto la «sécularisation » de cette expérience initiale. On
peut certes dire que I'héritage historique de trés longue durée que
vous avez évoqué se trouve effectivement menacé, ou mis en ques-
tion, du seul fait que nous évoluons désormais dans un univers ou
la matrice religieuse est de plus en plus évanescente, en particulier
parmi les jeunes générations. Il y a la un facteur d’épuisement
évident. Mais on peut se demander si, au-dela de ces transfor-
mations culturelles, le changement de nature de 'armée et de ses
activités n’est pas en train de produire un certain nombre d’ef-
fets de sécularisation, au sens que je viens de dire. Ainsi on peut
penser que la professionnalisation a pour effet probable, au moins
jusqu’a un certain point, d’affaiblir la thématique traditionnelle
de la vocation au profit de celle de la compétence professionnelle.
Il faudrait faire une enquéte approfondie pour mesurer exacte-
ment ce qu'il en est.

Une remise en question encore plus fondamentale de 1'affi-
nité élective entre expérience religieuse et expérience militaire
tient probablement au changement de nature du métier des
armes. Quel peut étre le sens de la mort au combat lorsqu’il
devient de plus en plus difficile de 'inscrire dans le « grand
récit » que j'évoquais tout a I’heure ? La question s’est posée



EXPERIENCE MILITAIRE ET EXPERIENCE RELIGIEUSE :
UN POINT DE VUE DE SOCIOLOGUE DU RELIGIEUX

avec acuité en aolt dernier lors du déces de soldats francais
en Afghanistan. On a vu, a cette occasion, apparaitre toute la
difficulté, pour l'autorité politique, de rendre compte publi-
quement (et donc socialement acceptable) du risque encouru
par les soldats engagés sur un terrain lointain qui ne permet
pas de mobiliser directement le grand récit national. Nous
sommes la en présence d'une nouvelle donne de la pratique
militaire qui implique, avec beaucoup de difficulté, de faire
émerger un nouveau grand récit capable de donner un sens au
risque qui s’attache a I'activité militaire.

Ce nouveau grand récit, encore trés inchoatif, tourne autour
de I'idée que I'armée est partout dans le monde au service de
I'humain : le réle des militaires n’est plus d’abord de faire la
guerre, mais d’assurer la paix en témoignant de valeurs univer-
selles. Il s’agit d'une mutation du récit lui-méme, déconnecté
de la référence a la continuité d’une lignée nationale qu'il
s'agit de préserver, et rapporté a une thématique de la commu-
nauté humaine a protéger et 2 promouvoir. Ce glissement a
un premier effet, non recherché pour lui-méme mais trés
évident, qui est de favoriser la valorisation de I'armée au sein
de la nation, apres les années de discrédit postcolonial. Il peut
également étre un atout de recrutement, sur le theme, claire-
ment orchestré comme tel dans les supports pédagogiques a
destination des jeunes : « L’armée, c’est 'acquisition d’une
compétence professionnelle et des missions enthousiasman-
tes. » Mais ce nouveau récit en cours de constitution peine
a prendre en charge la mise en sens de la mort de dix jeunes
au fin fond d’un désert inconnu, en combattant un ennemi
sans visage.

On a bien vu, dans ce dernier cas, a quel point la dimension
de la mort au combat n’entrait pas dans la réception sociale
de I’événement, au point de faire basculer celui-ci du c6té du
fait divers, avec tous les effets compassionnels qui s’y attachent.
Loin de moi I'idée de dénigrer les sentiments de compassion
et il est normal que la société en éprouve a I’égard des familles
concernées par ces deuils. Reste qu’entre I'absence a peu prés
compléte d’'un récit cohérent susceptible de donner sens a la
mort, effectivement trés choquante, de dix jeunes soldats d'un
c6té, et 'hypostase du commentaire médiatique singularisant
a I’extréme la trajectoire individuelle de chacune des «victi-
mes» de 'autre, on a pu mesurer a quel point il était devenu



82

ACTES

difficile de donner un support acceptable a I'articulation entre
le récit individuel (celui qui nous racontait, par exemple, le
choix d’engagement de chacun des soldats concernés) et le
récit collectif (celui qui pouvait rendre acceptable la décision
politique et stratégique de les exposer au danger).

Parler de «sécularisation » pour évoquer ce genre de situa-
tion limite est sans doute forcer le trait. Mais il y a matiére a
s'interroger sur ce que signifie, du point de vue de la régula-
tion de l'activité militaire et de I'acceptabilité sociale de cette
activité, mais également de celui de la représentation collective
que la société se fait d’elle-méme et de sa défense, I’affaisse-
ment de cette < affinité religieuse » du métier des armes qui
résonne, a plusieurs égards, avec des tendances culturelles dont
se saisit la sociologie de la modernité religieuse. 1



XAVIER DE WOILLEMONT
L’AUMONERIE MILITAIRE

Dans I’économie générale de cette journée, il revenait a
I’état-major des armées de présenter 'aumoénerie militaire,
d’en dire le pourquoi et le comment. Je suis heureux de
participer au dialogue et a la réflexion entre civils et militaires,
ambition de la revue Inflexions, sur un sujet qui se préte bien a
cet exercice.

Je suis persuadé que cette question doit étre abordée avec une
grande prudence. La croyance appartient en effet au domaine
de I'intime et on ne peut s’en approcher qu’avec la plus grande
délicatesse. De plus, dans notre pays, la question des relations
entre I'Etat et la religion n’est pas totalement apaisée ; nous
sommes ici dans le domaine, au moins apparent, du paradoxe :
une armée républicaine et laique qui organise le culte ; des
hommes de Dieu, des hommes de paix, qui accompagnent les
hommes de guerre. Enfin, au sein des armées, il faut éviter
de choquer ou de heurter les consciences, cela risquerait de
mettre en péril la cohésion qui est si déterminante pour 'ac-
tion. Mais cette question peut aussi étre abordée avec sérénité
car les bases institutionnelles et la pratique de 'aumoénerie
militaire sont parfaitement claires et assurées.

Je voudrais partager avec vous une conviction. L’auménerie
militaire est plus que jamais nécessaire au vu des engagements
opérationnels des armées et au regard de leur évolution.
En 2003, la France est intervenue a Bunia, en République
démocratique du Congo, dans une ville et une région ou
les affrontements ethnico-politiques étaient extrémement
violents, et o1 la mission intérimaire des Nations Unies au
Congo (MINUC) était impuissante, totalement décrédibilisée
et terrée dans ses camps. Au bout de quelque temps, le calme
a été rétabli et il a été possible de célébrer une messe dans une
église de quartier située a proximité de notre cantonnement et
qui avait été le lieu de massacres traumatisants pour la popula-
tion. Cette messe, célébrée par 'aumoénier du régiment, a été
un moment trés fort de la mission pour les soldats catholiques
qui ont pu pratiquer leur culte, mais aussi pour bien d’autres
militaires, croyants ou non, qui ont trouvé 12 un moment de
paix et de réconfort, ainsi que pour les villageois qui ont alors



84

ACTES

ressenti une joie immense, un vrai sentiment de réparation.
Cela a instauré une confiance envers les soldats francais qui
ne sera pas démentie. Avant cette messe, 'auménier avait
longuement regu un sous-officier, chef de section, de trente-
cinq/quarante ans, issu du rang, un homme solide mais qui
supportait mal le spectacle des atrocités commises. Il m’en
avait entretenu ensuite et cela avait contribué 2 une meilleure
prise en compte des effets psychologiques de la mission sur
les hommes. Ce témoignage illustre bien le pourquoi et le
comment mais aussi tous les bénéfices que peut apporter la
présence d'un aumonier militaire.

I™ Lesfondements de I'aumdnerie militaire

C’est la III° République, peu soupgonnable de cléricalisme
aigu, qui, avec la loi de 1880 abrogeant celle du 20 mai 1874,
a posé le fondement juridique d’'une aumoénerie militaire,
toujours valide aujourd’hui. Elle prévoyait qu’« il sera attaché
des ministres des différents cultes aux camps, forts détachés et
autres garnisons placées hors de 'enceinte des villes, conte-
nant un rassemblement de deux mille hommes au moins, et
éloignés des églises paroissiales et des temples de plus de trois
kilometres, ainsi qu’aux hopitaux et pénitenciers militaires »
et qu’' < en cas de mobilisation, des ministres des différents
cultes seront attachés aux armées, corps d’armée et divisions
en campagne... ». Tout est la : la représentation des cultes, a
égalité ; la raison d’étre d’'une auménerie pour les militaires
(I'isolement ou I’éloignement qui empéche la libre pratique
du culte) ; et I'accompagnement des soldats en campagne, qui
est aujourd’hui notre priorité.

Ces principes ne sont pas remis en cause au moment de la
séparation des Eglises et de I'Etat puisque la loi du 9 décem-
bre 1905, qui entérine cette séparation, garantit dans le méme
temps le libre exercice du culte. Notre pratique actuelle s’ins-
crit dans I'esprit de la laicité, le culte reléve de la spheére privée
et nul ne doit étre empéché de le pratiquer.

Le statut général des militaires ne dit pas autre chose dans
son article 4 : <« Les opinions ou croyances, notamment philo-
sophiques, religieuses ou politiques, sont libres. Elles ne
peuvent cependant étre exprimées qu’en dehors du service et



L’AUMONERIE MILITAIRE

avec la réserve exigée par I’état militaire. Cette regle s’appli-
que a tous les moyens d’expression. Elle ne fait pas obstacle au
libre exercice des cultes dans les enceintes militaires et 2 bord
des batiments de la flotte. »

Au-dela de ce fondement institutionnel, la légitimité et la
nécessité de 'auménerie militaire moderne se sont forgées au
feu, lors des deux guerres mondiales, par I'accompagnement
religieux des combattants et le partage des épreuves. Durant
la Grande Guerre, les aumoniers étaient en premieére ligne.
I1 est d’ailleurs assez cocasse de constater que c’est la loi de
1889 («les curés sac au dos ») qui, en instaurant le service
militaire des prétres, ouvrit la voie a la formalisation de la
présence des institutions religieuses dans le monde militaire.
Durant ce conflit, les aumoniers congréganistes payérent un
lourd tribut : un quart d’entre eux fut tué au combat. Et si
I'auménerie concernait officiellement trois cultes (catholique,
protestant et juif), le culte musulman n’était pas absent puis-
que des visites d’imams aupres des troupes étaient organisées
dés cette époque. La décision de construire la grande mosquée
de Paris sera d’ailleurs prise peu de temps aprés la reconquéte,
en octobre 1916, du fort de Douaumont par le régiment d’in-
fanterie colonial du Maroc (RICM).

Au cours de la Seconde Guerre mondiale, apres la défaite,
le service s’est poursuivi dans les camps de prisonniers comme
dans les « chantiers », au Service du travail obligatoire (sTO)
ou dans les maquis. Nombre de prétres, de pasteurs et de
rabbins de I'auménerie des armées exercaient dans des condi-
tions extrémes leur ministére dont la portée dépassait alors le
cercle de leurs coreligionnaires.

I™ Les aumoneries militaires aujourd’hui

L’époque qui s’ouvre pour les armées constitue une révo-
lution a bien des égards. Si les aumoéniers ceuvrent pour
I’éternité, ils sont eux aussi appelés a s’adapter aux temps qui
changent. La guerre évolue dans ses formes, mais elle demeure
fondamentalement un affrontement des volontés. Cet affron-
tement s’exerce dans un trés vaste éventail de champs dont
celui des valeurs, de la spiritualité et de la religion. Les inter-
ventions militaires sont marquées par un retour des combats,



86

ACTES

I'apreté et la durée des missions, mais aussi par le fait qu’elles
se déroulent dans des milieux de plus en plus divers, souvent
au sein des populations qui constituent désormais I’enjeu
principal de nos opérations. Ces deux évolutions renouvellent
I'intérét d’'une auménerie militaire. La réforme de 2005’ est
parfaitement en phase avec cette évolution.

Pour la premiére fois, la mission des aumoniers militaires est
définie dans le respect de la laicité a la francaise : < Les aumé-
niers militaires assurent le soutien religieux des personnels de la
Défense qui le souhaitent dans les lieux ou les armées et forma-
tions rattachées exercent leurs missions. Ils peuvent étre consultés
par le commandement dans leur domaine de compétences. »

Leur réle premier est donc d’assurer le service cultuel. Tout
militaire doit pouvoir pratiquer sa religion quel que soit I'endroit
ou il se trouve et, dans les cas extrémes, quitter ce monde avec, si
possible, les secours de sa religion ou au moins de la religion —
dans les Vosges en 1914, par exemple, c’est le grand rabbin Bloch
qui a accompagné les derniers instants d'un soldat catholique
avant de tomber lui-méme. En la matiére, le commandement
doit faire respecter la neutralité (chacun doit pouvoir exercer
son culte) et I'égalité de traitement entre les religions. Mais il n’a
pas a empiéter sur le cultuel tant que celui-ci ne contrevient pas
aux impératifs du service, ne perturbe pas le fonctionnement des
armeées et ne porte pas atteinte a leur image. La recherche d'un
équilibre entre les contraintes du service et les exigences cultuelles
a des applications trés concrétes, quotidiennes, comme le respect
des jours fériés ou des prescriptions alimentaires, mais aussi dans
certains moments forts de la vie de la nation, je pense notamment
aux cérémonies d’hommage national comme celles, récentes, en
l'honneur de Lazare Ponticelli, le « dernier poilu» francais, ou
des tués au combat en Afghanistan le 18 aout 2008.

La mission est élargie au soutien spirituel et moral apporté a
celles et a ceux qui servent et travaillent au sein de la Défense.
I1 s’agit de proposer sans jamais rien imposer, sans oublier
les familles, notamment lorsque le conjoint est en opération
extérieure (OPEX). L’auménier des forces armées, homme de
spiritualité, de réflexion et d’éthique, est aussi homme d’écoute,
d’accueil et de conseil pour celui qui le souhaite, quelle que soit
sa conviction religieuse ou philosophique. Ce soutien, comme

1 Décret n®2005-247 du 16 mars 2005 portant statut particulier des aumaniers militaires.



L’AUMONERIE MILITAIRE

le service cultuel, s’adresse également aux militaires blessés ou
hospitalisés ainsi qu’aux familles, en particulier au cours des
engagements ou, cas dramatique, lorsque leur proche est tué en
service ou au combat. L’aumoénier peut étre conduit a jouer un
role d’aide au commandement. C’est une mission délicate, qui
exige beaucoup de tact. Un role, évidemment non officiel, de
conseil éthique en vue de I'action ; un dialogue qui enrichit la
réflexion de celui qui doit prendre des décisions lourdes dans
la conduite des opérations. Aujourd’hui, le réle d’accompa-
gnement psychologique est renforcé en raison de la plus grande
fragilité émotionnelle des jeunes qui rejoignent nos rangs et par
le durcissement de nos opérations.

Les aumoéniers sont d’abord des ministres d’un culte, des
religieux. Aussi ne portent-ils pas d’arme, et s’ils sont déten-
teurs d’un grade (auménier militaire), celui-ci n’a aucune
correspondance avec la hiérarchie militaire générale et ne
comporte aucune prérogative de commandement. Ce sont des
« militaires non pratiquants » en quelque sorte.

La tentation peut exister d'une évolution a I’anglo-saxonne
vers un service uniquement spirituel. Deux motivations
peuvent y inciter. La premiére porte sur la nature du service
a assurer : le besoin n’est pas religieux mais spirituel, donc
trouvons le plus petit dénominateur commun et assurons un
service le plus neutre possible. La seconde peut étre de nature
organisationnelle : appliquons la Révision générale des poli-
tiques publiques (RGPP), rationalisons les auméneries. Cette
évolution serait contraire a I’esprit de la loi de 1905, aux
attentes des militaires, mais surtout risquerait de brouiller les
identités et d’ajouter a la confusion des esprits.

Mais les auméniers sont aussi des militaires : ils portent un
uniforme depuis la Seconde Guerre mondiale et sont volon-
taires — ils ont choisi ce métier a risque. Le statut militaire
les rend immédiatement aptes et disponibles pour partir en
opération, et implique le refus de tout prosélytisme, I’obéis-
sance et le devoir de réserve (ces obligations sont des sources de
tension potentielle). Leur activité est recentrée sur le soutien
aux forces en opération. Aujourd’hui, seize aumoéniers sont
en OPEX pour un peu plus de treize mille hommes déployés, le
contingent le plus important étant en Afghanistan.

Mais que font des aumoniers au coeur des combats ? Sont-ils
des hommes de Dieu ou des hommes de guerre ? En fait, ¢’est

87



ACTES

la que leur mission est la plus essentielle, que leur existence se
justifie. Pour le culte, on I'a déja dit (Iassistance aux offices
religieux est en général proportionnelle au danger encouru),
mais aussi parce que leur seule présence porte témoignage. La
présence d'un homme de Dieu rappelle les valeurs fondamen-
tales pour lesquelles nous combattons, nous armées francaises,
notamment le respect de la dignité de la personne humaine
au cceur méme de la violence et de I’horreur. Ces valeurs sont
aussi profondément celles de notre tradition nationale, il ne
peut donc y avoir de contradiction. Cette présence est aussi un
rappel des impératifs éthiques dans I'action.

L’aumoénier peut apporter une expertise sur I'une des
composantes fréquentes des conflits, la dimension religieuse
ou spirituelle, essentielle a beaucoup des cultures ou des socié-
tés au sein desquelles nous agissons. L'inculture religieuse qui
grandit dans notre pays n’aide pas a saisir la complexité des
situations de crise dans lesquelles nous intervenons. En 1992,
par exemple, lorsque nous sommes arrivés dans les villages de
Krajina ot les Croates avaient été chassés par les Serbes, nous
avons constaté que les milices de ces derniers se livraient a trois
actions systématiques : empoisonner les puits, ¢’est-a-dire
ruiner ’économie, annihiler le travail accompli; marteler les
pierres tombales pour effacer I'histoire, nier le passé ; souiller
et bruler les églises, afin de tuer 1'esprit et 'espérance. Et
cette derniére dimension n’était pas la moindre! Enfin, sur
les théatres d’opérations, I’aumonier peut ouvrir des portes,
faciliter le contact, abaisser le niveau de méfiance, c’est vrai en
Afghanistan, ce le fut aussi en Cote d’Ivoire.

Le rattachement direct des auméniers en chef aupres du
général chef d’état-major des armées (CEMA) permet une mise
en cohérence de leur action avec le caractére interarmées des
opérations, et avec I’évolution des attributions et responsabi-
lités du CEMA. Pour des raisons historiques, leur gestion est
prise en charge par le service de santé des armées.

Derniére évolution majeure : la création d'une auménerie
musulmane en mars 2005. Cette décision, de nature politi-
que, vise a permettre aux militaires de religion musulmane
de pratiquer leur culte lorsqu'’ils se trouvent éloignés de leurs
lieux de priere habituels. La fondation de cette aumoénerie a
été permise grace a I’existence d'une structure de représenta-
tion officielle, le Conseil frangais du culte musulman (crem),



L’AUMONERIE MILITAIRE

qui a fourni un interlocuteur a I'Etat. Elle a été accueillie tres
favorablement par la trés grande majorité des militaires, dont
les cadres, et pergue par les soldats de confession musulmane
comme un signe fort de normalisation de leur position au
sein des armées. Elle répondait 2 une nécessité du fait de la
proportion croissante de militaires musulmans, proportion
constatée mais non chiffrée, bien str.

I™ Place des armées dans la nation et aumdnerie militaire

L’auménerie des forces armées peut étre un trait d’union
entre les armées et les églises. Elle fait connaitre a celles-ci
nos réalités, témoigne de nos engagements, porte nos débats.
Dans 'autre sens, elle nous garde ouverts sur I'évolution des
grands courants religieux. Elle peut aussi étre I'un des vecteurs
qui nous assurent du soutien des armées par le pays, de plus en
plus nécessaire dans nos engagements.

L’existence méme des aumodneries militaires, le fait que
plusieurs religions cohabitent et coopérent sous le méme
uniforme, servent la méme patrie, est une démonstration de
ce que les religions peuvent apporter de meilleur a la société et
au pays. Elle porte deux messages essentiels. D’une part, que le
dialogue entre les religions est possible et fécond, or ce dialo-
gue est un enjeu majeur du siécle, en France et dans le monde.
D’autre part, qu’il est des valeurs universelles et indiscutables,
tel le respect de ’homme. L’approche laique comme I'appro-
che religieuse se rejoignent pour éviter leur remise en cause.
Cette convergence aidera a tenir bon face au relativisme.

Pour conclure, j'insisterai sur le fait que I'aumonier militaire
est un serviteur et un témoin. Etymologiquement, I'auménier
est 'ecclésiastique qui porte 'aumone aux pauvres. La dimen-
sion du service et du témoignage d'un engagement au service
de valeurs qui dépassent ’homme, établit une évidente proxi-
mité avec le service des armes. Et je souhaite insister ici sur la
fraternité en citant le grand rabbin Kaplan qui évoque ainsi sa
guerre de 1914 : <« C’est 'inoubliable souvenir de la fraternité
du front. Tous ces soldats se sont éprouvés les uns les autres et
la différence d’opinions, de croyances ne compte pas’. »

2 Cité par Haim Korsia, Etre juif et Frangais, Editions Privé, 2006.

89






DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Pour lancer le débat, je voudrais souligner un conflit, une
difficulté entre nos deux intervenants. Vous avez dit, mon
général, que le fait religieux est naturel au fait militaire. Moi,
je comprends cette affirmation comme quelque chose qui laisse
a supposer qu'il existerait une forme d’épaulement mutuel
de valeurs communes telles que I'apprentissage de la foi, la
confiance, le sacrifice, I’obéissance, I’abnégation, la vocation,
bref, que les deux, d’une facon ou d’une autre, se renfor-
cent 'un I'autre. Voila le discours que j'ai entendu. Daniele
Hervieu-Léger, elle, nous dit que du point de vue sociologi-
que, rien n’est naturel, que tout est construit, et rappelle la
pensée de Durkheim selon laquelle Dieu serait une forme de
projection sociale, de renforcement des individus qui, par le
prisme de la religion, se sentent plus forts ensemble grace a la
mise en commun des émotions des profondeurs. Nous avons la
deux discours différents qui me font poser deux questions. La
premiére : comment véhiculez-vous la cohérence ou les valeurs
du récit militaire avec la situation de la société actuelle ou les
grands récits s’étiolent, ol existe une vraie difficulté a s’ins-
crire dans un cadre collectif commun ? La seconde : peut-on
considérer la religion comme un simple soutien psychologique
ou existe-t-il une spécificité naturelle, pour employer votre
terme, une spiritualité militaire si particuliére qu’elle n’est
pas rapprochable d’une autre spiritualité ?

ELRICK IRASTORZA

Général d’armée, chef d’état-major de I'armée de Terre

Je crois qu’inévitablement il y a un certain nombre d’ana-
logies tres fortes entre nos valeurs et celles pronées par les
différentes religions. Finalement, quel est le lien entre Lazare
Ponticelli et le caporal Grégoire ? Entre la ligne bleue des
Vosges et la ligne ocre des montagnes d’Afghanistan ? Quelle
est la continuité entre les repéres que nous avons chez nous et
qui sont bien connus, et nos grands rendez-vous, nos gran-
des commémorations, cérémoniaux laiques immédiatement
précédés ou suivis d'un ou deux cérémoniaux religieux ? Et
cet engagement lointain qui, déja a I’époque coloniale, faisait



92

ACTES

dire a certains « aprés-tout, ¢’est leur métier » ? Dans toutes
les choses fortes qui fondent notre métier, il y a inévitable-
ment un fond de civilisation, un fond trés fort dans lequel les
gens se reconnaissent. Pourquoi nos jeunes se sentent-ils bien
chez nous ? Parce qu’ils trouvent une famille dans ce monde
troublé ; des « fréres» et des « péres >, tels les aumoniers, ce
sont des mots a consonance religieuse mais tres riches. Etre
militaire, ¢’est bien plus qu'un métier! Au cceur de cette
problématique se pose la question de la distension du lien
entre les étres. Ce lien n’étant pas éternellement élastique, on
se raccroche a un certain nombre de choses, & des référen-
ces religieuses notamment. Ce n’est pas un hasard si nombre
de nos soldats se convertissent et recoivent le baptéme. Nos
aumoniers jouent un role treés important dans notre insti-
tution. Lorsqu’il passe voir I'officier supérieur adjoint et dit
«vous direz au colonel que je suis passé », cela veut dire que
tout va bien ; s’il entrouvre la porte et dit « je suis allé voir
les jeunes de telle compagnie » puis < est-ce que vous pouvez
m’accorder cing minutes ? », on sait qu’il y a un probleme.
L’interpénétration entre le religieux et le militaire existe
donc bien au quotidien. Et 'auménier joue inévitablement
ce role de référent. Il existe d’ailleurs un pélerinage militaire
a Lourdes. En régiment, depuis la nuit des temps, on met tout
le monde dans un bus, toutes confessions confondues, on va
a Lourdes et tous reviennent contents. On a peut-étre un peu
forcé les choses. On se dit que les valeurs des uns confortent
les valeurs des autres et que tout le monde s’y retrouve.

DANIELE HERVIEU-LEGER

Sociologue, directrice de I'Ecole des hautes études en sciences sociales

Je souris de votre expression « depuis la nuit des temps »
a propos du pelerinage a Lourdes. En fait, il s’agit d'une
circonstance historique extrémement précise qui fait que ce
n’est pas un hasard d’aller a2 Lourdes entre militaires. Le péle-
rinage national a2 Lourdes a été inventé au milieu du XIx* siecle
alors que s’affrontaient deux « France », la France catholi-
que et la France laique. L’enjeu était le positionnement par
rapport a I’héritage de la Révolution. Alors le fait que les mili-
taires se retrouvent a Lourdes prend un sens par rapport a
cet affrontement. Ce qui est intéressant, ¢’est qu'ils le font
comme militaires et comme militaires de la République. C’est



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

le moment ou s’affirment a la fois une distance et une proxi-
mité, ce qui est passionnant.

QUESTION

Je me permets d’intervenir sur I'histoire du pélerinage mili-
taire a Lourdes. Il date en fait de 1958 et a été institué dans le
cadre du rapprochement entre la France et I’Allemagne. C’est
un acte de paix entre anciens adversaires.

DANIELE HERVIEU-LEGER

Sociologue, directrice de I’Ecole des hautes études en sciences sociales

Il n’empéche que le choix de Lourdes n’est pas n’importe
quel choix. On aurait pu imaginer un autre lieu. Le fait de
se rendre a Lourdes, dans un lieu aussi chargé dans I'histoire
de la guerre des deux « France », n’est pas anodin. Mais, en
effet, c’est également un lieu de conciliation. En un sens,
ce pelerinage des militaires a2 Lourdes symbolise le dépas-
sement de I'affrontement et est, dans le méme temps, lié a
des circonstances précises d’affirmation de la réconciliation
franco-allemande. Mais cela n’6te rien au fait que ce soit une
construction historique. Ce qui m’intéresse surtout dans
cette affaire, c’est qu’il y a quand méme une véritable affinité
entre la construction républicaine de la laicité et une certaine
matrice religieuse qui est ici une matrice catholique. Certes la
laicité se construit en opposition a la dominance, a la présence
envahissante, normative du religieux dans la société. Mais en
méme temps, a bien des égards, elle en reprend les traits. Le
jeu d’affinités ou d’analogies que I’on évoquait fonctionne
trées fortement entre la République elle-méme et le systeme
religieux historique de cette matrice catholique. En fait, on
voit bien que la laicité s’est construite dans un jeu de miroirs.
Elle a reproduit toute une série de valeurs comme la vision du
role des instituteurs en tant qu’alternative au réle des prétres.
C’est ce qui explique d’ailleurs qu’aujourd’hui, I’affaissement
des religions confessionnelles ne profite pas du tout a la laicité.
Bien au contraire. Donc que I'armée soit un lieu dans lequel,
d’une maniére particuliéerement opérationnelle, se joue cette
affinité entre les deux modeles (c’est-a-dire que 'on est dans
une logique des valeurs, du grand récit collectif...) n’est pas
trés extraordinaire et cela explique aussi pourquoi « ¢a tient
bien », comme vous le dites. Aujourd’hui, la donne a changé.



94

ACTES

Cette nouvelle donne, ¢’est quand vous expliquez qu’un certain
nombre de jeunes sont attirés par I’armée comme par une
famille et que, dans cette famille, ils sont contents de retrouver
l'autorité du peére. Je pourrais dire la méme chose des nouvel-
les formes de la communalisation religieuse dans lesquelles on
est aussi attiré parce que I'on retrouve une famille, un élément
d’autorité ot les roles sont stabilisés... Il y a la un glissement
culturel trés important. Une affinité demeure mais ce n’est
plus la méme ; elle a compléetement changé de nature.

JEAN-PAUL CHARNAY

Président du Centre d’études et de recherches sur les stratégies et les conflits,

membre du comité de rédaction

Ne pensez-vous pas, mon général, que la professionnalisation
de 'armée renforce les chances de la laicité positive ? Désormais
personne ne dirait : < Les curés sac a dos!» C’est quand méme
une grosse épine que 'on a retirée du pied de la République!
Et vous, madame, comment la sociologue que vous étes appré-
hende-t-elle le rapport du militaire a 'arme. Une arme, c’est
quand méme < quelque chose a fabriquer du cadavre ».

DANIELE HERVIEU-LEGER

Sociologue, directrice de I'Ecole des hautes études en sciences sociales

La question de 'arme est en effet une vraie question qui peut
apparaitre comme une vraie contradiction. C’est justement parce
qu’ily a contradiction qu’il y a un impératif énorme dans ce type
de métier de donner un sens a ce que l'on fait. Le rapport al'arme,
machine a fabriquer du cadavre comme vous dites, n’est tolérable
et supportable que dans la mesure ou on est capable de construire
le récit qui permet de légitimer le recours a cette arme.

JEAN-PAUL CHARNAY

Président du Centre d’études et de recherches sur les stratégies et les conflits,

membre du comité de rédaction

Il'y a I'aspect technologique et puis I'aspect du combat. Ce
n’est pas du tout la méme chose.

DANIELE HERVIEU-LEGER

Sociologue, directrice de I'Ecole des hautes études en sciences sociales

Certes. Mais si cette technologie est rapportée a une fina-
lité qui est quand méme de produire des effets de mort, ily a



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

une nécessité impérative pour ceux qui manient ces armes de
pouvoir donner un sens a leur expérience, sinon cette expé-
rience est monstrueuse.

JEAN-PAUL CHARNAY

Président du Centre d’études et de recherches sur les stratégies et les conflits,

membre du comité de rédaction

Ne pensez-vous pas que la possession d'une arme donne une
volonté de puissance ?

DANIELE HERVIEU-LEGER

Sociologue, directrice d’études a I'Ecole des hautes études en sciences sociales

J espére vivement que non et que les armées ont la capacité
de réguler le type de logique psychologique que vous évoquez
la. A vrai dire, j'ai beaucoup moins peur d’un militaire avec
une arme que d’un chasseur avec son fusil !

ELRICK IRASTORZA

Général d’armée, chef d’état-major de I'armée de Terre

Vous nous réconfortez! On se plait a dire que nos armées sont a
I'image de notre pays. Ceci est cependant inexact. Contrairement
al’époque d’avant la professionnalisation, nous ne recrutons que
tres peu de curés de campagne, pour reprendre votre expression,
ou de professeurs. 60 % de nos soldats ont un niveau BEP-CAP,
20 % moins, ¢’est-a-dire rien, 20 % a peine plus. Nous devons
donc, plus qu’autrefois, faire preuve de pédagogie et de psycholo-
gie. Pour nous, I'important n’est pas ce qu’ils sont mais ce qu’ils
deviennent. C’est pour cela que dans le référentiel a la famille
que j'évoquais tout a I'heure, cette dimension est probablement
plus forte qu’elle ne I’a jamais été parce que I'origine sociale de
nos jeunes est modeste, donc plus sujette aux turbulences, aux
dysfonctionnements. Un certain nombre de ceux qui nous
rejoignent se reconnaissent dans un ensemble de valeurs. Nous
retrouvons ici les similitudes qui peuvent exister (c’est le poids de
I'histoire, de I'héritage) entre les valeurs que nous développons et
celles des religions que j'évoquais.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Je retiens votre idée de tricotage du lien social qui se fait
dans 'armée, alors méme que certains des jeunes que vous



96

ACTES

recevez se trouvent dans des situations que ’on peut qualifier
de non socialisées.

QUESTION

Je voudrais me référer au Livre blanc sur la défense et la sécurité
nationale pour vous interroger sur ce lien trés fort entre le
combattant, la mort au combat et la spiritualité. Au fond,
aujourd’hui, j’ai un peu le sentiment que, si ’on regarde les
pertes, ce sont les forces de sécurité, de police, de gendarmerie
et surtout les soldats du feu qui sont les plus confrontés a ces
questions, ne serait-ce que parce que le nombre de combat-
tants dans les armées est de plus en plus réduit par rapport a
ceux qui s’occupent du soutien ou assurent d’autres fonctions
moins exposées. Deuxiéme remarque : les pertes civiles sont
infiniment supérieures a celles des combattants. Donc, dans
I'interrogation sur le rapport a la mort, I’organisation de la
sécurité et de la défense ne change-t-elle pas considérable-
ment les choses ? Enfin, I’encadrement religieux des armées
est beaucoup plus important que I’encadrement religieux de
la société. Comment cela s’explique-t-il ? On peut égale-
ment s’'interroger sur les motivations psychologiques voire
financiéres de cet encadrement extrémement important. Je
dis financier parce qu’il est évident que la prise en charge par
la Défense d’un certain nombre d’aumoéniers est un élément
important dans la structure.

ELRICK IRASTORZA

Général d’armée, chef d’état-major de I'armée de Terre

Cette question me rajeunit! On se la posait déja dans le milieu
des années 1960. C’est une question éternelle que I'on peut trico-
ter et détricoter a I'infini. Je pense qu’il ne faut pas’aborder par
le bout quelque peu réducteur des statistiques. L’important est
que I'on a affaire a des gens qui choisissent ce métier en pleine
connaissance de cause. Ils savent que ce métier est lié a la capa-
cité de donner la mort et a 'acceptation de la recevoir. Notre
devoir est de les intégrer et de les former, de les faire adhérer a
un certain nombre de régles qui nous sont propres puis, éven-
tuellement, de les réconforter. C’est le travail des auméniers. Ils
sont présents dans ces moments de désespoir. Apres, chacun fait
son travail. On a accepté de le faire, mais ce n’est pas un solde de
tout compte. On a suffisamment entendu ces derniers temps :



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

«IIs ont choisi de faire ce métier, c’est leur probleme! » Alin-
verse, il a parfois fallu expliquer aux familles qu’une fois que l'on

s'est engagé a faire ce métier, on ne choisit pas ses missions. Tout

cela est tres compliqué. Mais franchement, je trouve indécent que

'on puisse actuellement réduire cette question a des statistiques.
N’insultons pas I'avenir!

DANIELE HERVIEU-LEGER

Sociologue, directrice de I’Ecole des hautes études en sciences sociales

Juste a supposer que les statistiques révélent que I'on meurt
trois fois plus, cing fois plus ou dix fois plus quand on est
policier que lorsqu’on est militaire, cela ne changerait rien au
probleme. Ce n’est pas le méme sujet. C’est-a-dire qu’en fait,
ce n’est pas de la méme mort dont il s’agit. Le policier court
un risque professionnel. Je dirais, méme si cela peut choquer,
qu’il court le méme risque que le couvreur qui tombe du
toit, toutes proportions gardées. Ce risque est inhérent a la
condition humaine. Nous nous intéressons aujourd’hui aux
enchainements symboliques autour de I'expérience militaire
ou autour de l'expérience religieuse. Dans le cas de la mort au
combat, celle du militaire, il s’agit d’'une mort qui est direc-
tement liée a un engagement a I'intérieur d’un récit national
ou international, d’un récit de valeurs qui implique la possi-
bilité de donner la mort et de la recevoir. Nous ne sommes pas
dans le méme cas de figure. Cela, bien entendu, n’6te rien au
caractére tragique de la mort des policiers.

QUESTION

Une question a été posée sur le surencadrement religieux
des militaires. Alors quelques chiffres trés simples : en 1996,
on comptait 329 auméniers au sein des armées ; aujourd hui,
ils ne sont plus que 245. Et 245, ¢’est pour les quatre cultes!
Chaque culte doit pouvoir étre représenté ; ils ne sont pas
interchangeables. L’approche statistique n’est donc pas perti-
nente. De plus, il ne me semble pas que 245 aumoéniers pour
370 000 personnels de la Défense, cela soit beaucoup. Voila
pour vous rassurer sur les dépenses inconsidérées.

QUESTION
Vous avez parlé, madame, d’un déboitage entre le récit
national et Iévénement. Cela n’a-t-il pas déja eu lieu dans le

97



98

ACTES

passé. Je pense aux guerres coloniales et notamment a la guerre
d’Indochine. Celle-ci fut sans doute le conflit le plus impo-
pulaire que I’on n’ait jamais connu, ou les blessés francais se
faisaient cracher dessus.

DANIELE HERVIEU-LEGER

Sociologue, directrice de I’Ecole des hautes études en sciences sociales

Il est tout a fait judicieux de montrer que la situation actuelle
n’est pas une nouveauté. Je souligne simplement qu’autrefois
le phénomene était un rejet explicite du type de récit lié aux
principes de I'aventure coloniale. C’était une sorte d’attesta-
tion en creux de l'existence d’un récit national, alors que l'on
assiste aujourd’hui a un évidement pur et simple. Telle est la
différence. Vous avez raison de faire remarquer que la crise
du récit national a connu des formes beaucoup plus violentes.
Mais justement, ces mises en question violentes étaient encore
internes a la logique de ce récit alors qu’elles ne le sont plus
désormais. I



JOHN CHRISTOPHER BARRY

CREDO DU SOLDAT AMERICAIN :
ICONOGRAPHIE COMMENTEE

Dans le prolongement de mon article « Vaincre I’ennemi
ou le détruire ? American Warrior » publié dans le n° 9 de la
revue Inflexions, je propose aujourd’hui une pérégrination dans
I'iconographie autour du nouveau credo du soldat américain
et de son ethos du guerrier.

D’abord, quelques considérations pour mieux cadrer ces
images provenant pour la plupart de sources officielles.
L’objectif annoncé par les autorités politiques et militaires
dans la refonte du credo du soldat américain de 2009 est
la création d’une armée composée d'une <« nouvelle race
de guerriers »' pour parachever la doctrine du Full Spectrum
Dominance (la domination sur tout le spectre des opérations
militaires, terre, air, mer et espace). Ce projet politique de
transformer les forces armées en légions de guerriers expé-
ditionnaires réaffirme aussi 'identité pérenne américaine
ou la force vertueuse, héritée des puritains, passe par la
destruction de I’ennemi plutét que par sa défaite.

L’ambition du programme du Centre de commandement
pour I'entrainement et la doctrine de I'US Army (TRADOC) qui
accompagne le credo du soldat est de faire partager I'utopie
d’un ethos du guerrier, jusque-la limité aux forces spéciales, a
I'ensemble de I'armée américaine, combattants, logisticiens,
troupes de soutien et civils confondus. Pour certains, le code
du guerrier reste 'une des seules barriéres, certes fragile, qui
empéche la guerre de tomber dans une sauvagerie sans limites,
dans un monde constitué d’Etats autoritaires ou en décom-
position, de sociétés minées par la prolifération de bandes
armées sans foi ni loi. Espoir bien vain si on prend I'exem-
ple du Comité international de la Croix-Rouge (CICR) qui
diffusa a la télévision yougoslave, avec 'accord des autorités
de Belgrade, des vidéo-clips destinés aux forces serbes faisant
appel a leur sens de '« honneur guerrier »*. « Un guerrier ne

1 Quadrennial Defense Review Report, Department of Defense, Washington DC, février 2006.

2 Conversation personnelle en 1997 avec Gilbert Holleufer, conseiller stratégique aupres du président du
CICR.



100

ACTES

s’abaisse pas a tuer femmes, enfants et vieillards » exhortait le
programme pour titiller I'orgueil viril des soldats serbes. On
connait malheureusement la suite : Sebrenica. Pour d’autres,
c’est une tradition martiale, un ethos paien, affirmée comme
nécessaire pour défendre la civilisation contre le terrorisme
et les nouveaux barbares. < Si nous ne gardons pas les vertus
barbares, acquérir les vertus civilisées ne nous servira a rien »,
disait Theodore Roosevelt.

Au bout du compte, on peut soutenir que le guerrier n’est
qu’une figure tirée d’un passé mythique qui s’est transmise
a travers les 4ges pour permettre aux hommes qui affrontent
la mort de regarder leurs actes homicides ou leur sacrifice
comme un mal nécessaire et noble pour la survie et le bien-
étre de leur communauté. Un garde-fou contre la barbarie et
la folie qui guettent tout homme pris dans le déchainement de
la terreur et de la mort qu’est la guerre.

I™ American Warrior : un produit d’appel?

L’ethos du guerrier ne concerne pas seulement une tenta-
tive de faire accepter la dimension sacrificielle du fait
guerrier, surtout dans le cadre d’une société libérale rétive
au sacrifice, elle est aussi un produit d’appel pour le recru-
tement. La figure du guerrier moderne est mise en scéne
par les autorités militaires pour fasciner et séduire. Elle doit
galvaniser la future recrue par son héroisme et par la tech-
nologie qui prolongera son sentiment de puissance. Elle
doit également proposer une affirmation de soi par I'exer-
cice d'une violence légitimée aux laissés-pour-compte de la
société, promis, sinon, a une existence morne et précaire.
La viabilité du recrutement d’une armée de volontaires
dans une société libérale semble reposer de plus en plus sur
cet impératif de séduire I’« individu », méme si elle doit
s’efforcer ensuite de déconstruire violemment 1’individua-
lisme des recrues par un entrainement pavlovien en vue de
les transformer en force disciplinée, efficace et dotée d'un
esprit de corps qui résiste a la menace de mort. On pourrait
méme dire que depuis la fin de la conscription en 1973, la
contradiction s’est exacerbée. Selon US News & World Report
(22 janvier 2001), I’« armée de terre a considéré que les



CREDO DU SOLDAT AMERICAIN : ICONOGRAPHIE COMMENTEE 101

jeunes aujourd’hui étaient si individualistes, si résistants
a l'autorité et aux regles qu’elle devait construire sa publi-
cité de recrutement en la décrivant comme le temple de la
liberté individuelle d’agir et de penser »*. « Ce n’est pas
juste un boulot. C’est une aventure » (1980), « Soyez tout
ce que vous pouvez étre » (1981-2001), « L’armée d’un
seul » (2001-2006).

Cet individualisme narcissique se nourrit allégrement de la
figure du guerrier magnifiée par les publicitaires et tirée d'un
passé légendaire, avec son face-a-face singulier avec la mort,
son code de ’honneur, son sens du devoir et du sacrifice.
Cela fait des siecles que la guerre n’a plus de rapport avec cette
vision homérique. Pourtant, cette image idéalisée du guerrier
domine toujours la culture occidentale dans sa représenta-
tion de la guerre ou I'individu prévaut, héroique et en quéte
d’immortalité.

Aujourd’hui, bien que le monde mythique d’Homere
soit a jamais disparu, 1’épopée et la figure du héros perdu-
rent, sécularisées par les graces de I'industrie culturelle et
plus particulierement par I'industrie du réve, Hollywood.
Achille, Hector sont remplacés par Sylvester Stallone,
Chuck Norris, Steven Seagal et autres super-héros qui
désormais incarnent les figures du guerrier pour les jeunes
Américains en quéte d’émotions et de modeéles et faconnent
leur rapport au monde, a I’ennemi, a la représentation
héroique et vertueuse qu’ils se font d’eux-mémes. Mais il
existe aussi une autre fonction a la figure du guerrier que
celle de I'affirmation de soi, conjurant sa peur dans une
pose héroique : inspirer la peur chez I'ennemi ou, mieux,
la terreur, en lachant 1"hubris (fureur) du guerrier américain
sur le champ de bataille.

3 Cité par Vincent Desportes in L ‘Amérique en armes, Economica, 2002, p. 44.



102

ACTES

I™ Puissance ouimage de la puissance ?

L’image du guerrier américain, féroce et sans peur, doit aussi
étre envisagée comme le prolongement des doctrines Shock and
Awe (choc et effroi) et Full Spectrum Dominance. La clé du succes
politique et militaire de cette stratégie repose en effet sur la
destruction rapide de la volonté de I’adversaire de résister,
non seulement par la précision et la force de la frappe, mais
aussi par la détermination des troupes de guerriers déployés au
sol, préts a en découdre. « Nos adversaires potentiels doivent
étre convaincus que nous sommes capables de les briser physi-
quement et psychologiquement et que nous sommes préts a
accepter tous les sacrifices pour le faire®. »

A la différence de la doctrine AirLand Battle® qui identifie le
centre de gravité de 'adversaire dans ses capacités militaires,
Shock and Awe cible toute la société de 1’adversaire afin de briser
sa volonté psychologique. S’inspirant de Sun Tzu, I’ambi-
tion ultime de cette doctrine est de détruire toute volonté de
résistance de 1'adversaire avant, pendant et apreés la bataille.
Pour Harlan Ullman et James P. Wade de la National Defense
University, auteurs principaux de cette doctrine, il faut lais-
ser I'adversaire avec un tel sentiment d'impuissance que toute
velléité de résistance est écrasée dans I'ceuf. Il faut infliger a
I'ennemi «un tel niveau de choc et d’effroi [...] que sa volonté
de poursuivre le combat sera paralysée »°. L’aspect crucial de
cette doctrine repose alors sur la capacité des Etats-Unis a
projeter sur ses adversaires, réels ou virtuels, le spectacle d'une
puissance sans limites.

La domination américaine dans la communication devient
la clé de sa domination militaire. Et la perception de sa toute-
puissance, plus importante que sa puissance effective. Comme
le dit de fagon provocante le chroniqueur anonyme du blog
Xymphora, I’« Empire américain est le premier empire qui
n’est pas fondé sur la puissance militaire - les Etats-Unis
perdent toutes les guerres qu’ils entreprennent - ou sur la
puissance économique - son économie chancelante est entie-
rement dépendante du bon vouloir de ses créanciers - mais sur

United States Army White Paper, Concepts for the Objective Force, US Army, novembre 2002.
Doctrine adoptée en 1982 par I'US Army dans Field Manual 100-5.

Harlan K. Ullman, James P. Wade, Shock and Awe : Achieving Rapid Dominance, National Defense
University, 1996, chap. 3, p. 37.

@()'I-P‘



CREDO DU SOLDAT AMERICAIN : ICONOGRAPHIE COMMENTEE

la publicité de son identité impériale dans les médias. Etant
donné que c’est un empire seulement parce que les gens le
pergoivent comme un empire, sa chute sera aussi soudaine que
la prise de conscience du monde que 'Empire américain est
une vaste fumisterie »’.

En somme, la puissance américaine reposerait sur une mani-
pulation spectaculaire de ses effets sur le monde plutét que sur
sa capacité effective 2 maitriser le monde. Nous ne sommes
pas loin de La Boétie, dévoilant les dessous du pouvoir par la
servitude volontaire de ses sujets ou, comme le dit un dicton
irlandais, «le pape est pape parce que les gens s’agenouillent
devant lui».

C’est dans cette hypertrophie du virtuel tentant d’assujettir
le réel qu’il faut également envisager cette ambition de trans-
former I'image du soldat américain en guerrier redoutable.

7 Blog Xymphora http://xymphora.blogspot.com/

103



104

I™ Unprodrome guerrier

LE CREDO .
DU SOLDAT AMERICAIN

Ancienne version, 1961

Je suis un soldat américain. Je suis
un homme de I'armée des Etats-Unis —
protecteur de la plus grande nation sur
terre.

Parce que je suis fier de I'uniforme que
je porte, 'agirai toujours de fagon honora-
ble pour le service militaire (I'armée) et la
nation qu'il s'est juré de protéger.

Je suis fier de mon organisation. Je
ferai tout ce que je peux pour qu'elle
soit la meilleure unité de I'armée.

Je serai loyal envers ceux que je
Sers.

Je prendrai toute ma part pour exécu-
ter les ordres et instructions qui sont
donnés a moi-méme ou a mon unité.

Comme soldat, je suis conscient que
je suis membre d'une profession hono-
rée — que je ferai tout pour défendre les
valeurs de liberté pour lesquelles mon
pays se distingue.

Quelle que soit la situation dans
laquelle je me trouve, je ne ferai jamais
quelque chose, pour le plaisir, le profit,
ou ma sécurité personnelle, qui désho-
norerait mon uniforme, mon unité, ou
mon pays.

J'utiliserai tout ce qui est en mon
pouvoir, méme au-dela du devoir, pour
empécher mes camarades de commettre
des actes honteux pour eux-mémes et
leur uniforme.

Je suis fier de mon pays et de son
drapeau.

J'essaierai de rendre le peuple de
cette nation fier de I'arme que je repré-
sente, car je suis un soldat américain.

ACTES

LE CREDO )
DU SOLDAT AMERICAIN

Nouvelle version, novembre 2003

Je suis un soldat américain.

Je suis un guerrier et membre d'une
équipe.

Je sers le peuple des Etats-Unis et vis
selon les valeurs de I'armée.

Je placerai toujours la mission en
premier.

Je n'accepterai jamais la défaite.
Je ne renoncerai jamais.

Je n‘abandonnerai jamais un camarade
tombé.

Je suis discipling, physiquement et menta-
lement endurci, entrainé et compétent dans
mes taches et exercices guerriers.

J'entretiens toujours mes armes, mon
équipement et moi-méme.

Je suis un expert et je suis un profession-
nel.

Je me tiens prét a me déployer, a engager
[I"adversaire] et & détruire les ennemis des
Etats-Unis en combat rapproché [au corps &
corps].

Je suis un gardien de la liberté et de la
maniére de vivre (way of life) américaine.

Je suis un soldat américain.



CREDO DU SOLDAT AMERICAIN : ICONOGRAPHIE COMMENTEE 105

<

Army Values.

| will always place the mission first.
I will never accept defeat.

| will never quit.

Iw

Affiche de recrutement, Jacksonville US Army Recruiting Battalion, Florida
USA.

« Dans chaque soldat, un guerrier d’abord. »
US Army Training and Doctrine Command (trapoc)

<« Nos adversaires potentiels doivent étre convaincus que nous
sommes capables de les briser physiquement et psychologique-
ment et que nous sommes préts a accepter tous les sacrifices
pour le faire. »

United States Army White Paper, Concepts for the Objective Force, US
Army, novembre 2002.



106

ACTES

11a8L
I am an American Soldier.

Twil...

Always place the mission first.
Never accept defeat.
Never fuit.

Never leave a fallen comrade.

I live by this Creed.

Document présenté par 'US Army au Sénat et au Congrés des Etats-Unis,
Washington DC. 2004.

« L’ethos du guerrier s’applique a tous les soldats et membres
civils de I'armée, pas seulement a ceux qui engagent [I’adver-
saire] et détruisent I’ennemi. »

Field Manual 22-100, Army Leadership, ao(it 1999.



CREDO DU SOLDAT AMERICAIN : ICONOGRAPHIE COMMENTEE

Cérémonie et récitation du credo du soldat sur une base militaire.

« (C’est la religion qui a donné naissance aux sociétés anglo-
américaines : il ne faut jamais I'oublier ; aux Etats-Unis, la
religion se confond donc avec toutes les habitudes nationales et
tous les sentiments que la patrie fait naitre ; cela lui donne une
force particuliére. » « La religion [...] doit donc étre considé-
rée comme la premiére de leurs institutions politiques. »
Alexis de Tocqueville, De la démocratie en Amérique (1835-1840).

107



108

ACTES

: \N,‘ (=
Iy l \ fr‘?

108 ETHOZ ™.

\Iri f"l ,\()E THE \

n ACGEFT DE
3 t‘gs _H FEAT

_T‘:_s LEA ‘/E A FALLEN

Tous les soldats américains dans le monde doivent porter quotidiennement
autour du cou, en plus de leur plaque d'identification (dog tag) avec nom,
grade et groupe sanguin, un second dog tag sur lequel sera gravé le credo
de I'ethos du guerrier (warrior ethos).

« Chaque soldat est un guerrier [...] et doit incarner plus
particulierement, 1'ethos du guerrier qui pendra autour de son
cou tous les jours. »

US Army Training and Doctrine Command (trRapoc) News Service, 26 mai
2004.

« L’ethos du guerrier n’est pas seulement d’étre un bon soldat,
mais aussi un bon époux, parent, ami et citoyen. »
Discours du général Schoomaker, chef d'état-major (2001-2007).



CREDO DU SOLDAT AMERICAIN : ICONOGRAPHIE COMMENTEE

- L )

b

= WARRIOR ETHOS

WWW.ARMY.MIL/WARRIORETHOS

]

Affiche de I'US Army.

« L’ethos du guerrier reflete I'esprit des pionniers qui ont bati
I’Amérique, de qui on a trés justement dit : “Les laches ne
sont jamais partis. Les braves sont arrivés. Seulement les durs
survecurent.” »

Général Schoomaker, chef d'état-major (2001-2007).

109



110 ACTES

MEAE0LIER'S CREED
I am an American 5&3&;

I am a Warrior and a membér ol.a team.
I serve the people of the United States
and live the Army Values.

I WILL ALWAYS PLACE THE MISSION FIRST.
I WILL NEVER ACCEPT DEFEAT.

_ I WILL NEVER QuIT.
A | WILL NEVER LEAVE A FALLEN COMRADE.

| am disciplined,
physically and mentally tough,
trained and proficient in
my Warrior tasks and drills.
| always maintain my arms,
my equipment and myself.
| am an expert and | am a professional.
| stand ready to deploy,
engage, and destroy the enemies
of the United States of
America in close combat.
’ % I'am a guardian of freedom
« = and the American way of life.
WL

i = .
_% I'am an American Soldier

Site web du Commandant Sergeant Major, US Army.

« Ete}nt donné la nature globale de nos intéréts et obligations,
les Etats-Unis doivent maintenir leur présence extérieure
et leur capacité rapide de projection de leurs forces dans le
monde entier pour assurer une domination totale. »

Joint Vision 2020, Joint Chief of Staffs, Director for Strategic Plans and
Policy, Washington DC, juin 2000.



CREDO DU SOLDAT AMERICAIN : ICONOGRAPHIE COMMENTEE

2’ = ot g | BT . B
Inauguration présidentielle du commandant en chef des armées, George
W. Bush, Washington DC, janvier 2005.

<« Pour garantir la prospérité chez nous et la paix a I’étranger,
nous partageons tous cette conviction que nous devons conser-
ver la plus puissante armée sur la planéte. »

Barack Obama, 3 décembre 2008.

111




ACTES

I™ Une autre tradition américaine : I'antimilitarisme
de Jefferson, Madison, Thoreau...

Jusqu’a l'attentat contre les Twin Towers en 2001, les
Etats-Unis n’ont jamais eu a subir sur leur territoire de
menaces a leur sécurité depuis 1812%, hormis celles des Etats
du Sud en 1861-1865, ou d’attaques de ses voisins mexi-
cains ou canadiens. L’Amérique, pays insulaire, a toujours
projeté ses forces dans des guerres <« en cours » ou < de
choix », au-dela de ses frontieres. En effet, «le recours
a la violence y est per¢u comme un libre choix fondé sur
une morale, non comme une dure nécessité de 1’histoire
des voisinages »°. Dans le fond, la vision américaine de
la guerre demeure celle d’'un combat moral dont la seule
issue acceptable est la destruction de I’ennemi ou sa capi-
tulation sans conditions dans une bataille décisive, tel le
jugement dernier. Tout apaisement avec I’ennemi ne serait
que déchéance morale et victoire du mal. La contrepartie
de cette vision de la guerre comme combat moral est une
autre tradition, tout aussi américaine, qui est une opposi-
tion morale et politique a la guerre et au militarisme. Deés
les débuts de la République américaine, Thomas Jefferson
ou James Madison mettaient en garde leurs concitoyens sur
les dangers du militarisme : guerre et armée permanente
renforcent inévitablement le pouvoir de I’ Etat, source de
toutes les tyrannies sur I'individu et le peuple.

<« Les armées permanentes sont incompatibles avec la liberté du
peuple et menace sa quiétude. »
Thomas Jefferson, président des Etats-Unis, 1801-1809.

« Les moyens de défense contre les dangers extérieurs
deviennent historiquement les instruments de la tyrannie
intérieure. »

James Madison, président des Etats-Unis, 1809-1817.

8 Guerre américano-britannique de 1812 qui vit I'incendie de Washington par les forces anglaises.
9 Alain Joxe, L ’Amérique mercenaire, Payot, 1995, p. 109.



CREDO DU SOLDAT AMERICAIN : ICONOGRAPHIE COMMENTEE

I1y a aussi 'héritage de La Désobéissance civile’® d’un Henry
David Thoreau (1817-1862), chantre de la résistance inglivi—
duelle et morale a I'iniquité des politiques menées par 1'Etat,
que ce soit le soutien a I’esclavage dans le Sud ou la guerre
impériale engagée contre le Mexique. Entre le pacifisme des
uns et 'antimilitarisme des autres, cette tradition n’a jamais
complétement disparu, méme dans le contexte de la guerre
contre la terreur et des lois d’exception comme le Patriot Act
(2001 et reconduit en 2006).

10  Civil Disobedience est un essai de Henry David Thoreau publié en 1849 o il défend I'idée d'une
résistance individuelle contre les injustices de I'Etat.

113



114 ACTES

7ARMY; "\
BEALLYOU CAN BE.
800/421-4422

m\chvckt Ay

Spot télévisé pour le recrutement au sein de I'US Army.

]
GHER
SR

T

Yﬂll GAN' I 2 . _VOUS NE POUVEZ PAS
BE All Yllll I:AH BE ETRE TOUT CE QUE

VOUS POUVEZ ETRE
'IF YDU 13 BEM’ SIVOUS ETES MORT

Lhelo afe olhnr ways I Il'y a d'autres fagons

"l f s rveyou‘rm ) il de servir son pays
1« ww Il'y a d'autres fagons
get money forcoilege. - de financer ses études

Il'y a d'autres fagons d'étre
ce que vous pouvez étre

\El Ut It | PENSEZ-Y AVANT
Before y8 sign yher lite abray. | d'y perdre votre vie

Publicité placée par un éléve pacifiste dans le journal de son lycée,
Warwick Valley High School, New York (voir Times-Herald-Record,
18 octobre 2005), faisant référence au slogan de I'US Army pour le recru-
tement « Be all you can be » (« Devenez tout ce que vous pouvez étre »)
qui a été utilisé dans I'armée entre 1981 et 2001. 1



VIVRE SA FOI
AU SEIN DES ARMEES

TABLE RONDE AVEC
JEAN—RENE BACHELET, FRANCOIS CHAUVANCY,
PHILIPPE ROOS ET SAHBI SALAH

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

La rédaction d’Inflexions a souhaité consacrer la derniere
partie de cette journée d’étude a une discussion entre plusieurs
de ses auteurs qui, tous, ont apporté leur contribution dans le
dernier numéro de la revue intitulé « Les dieux et les armes ».
Son théme : vivre sa foi au sein des armées. Je voudrais tout
de suite passer la parole au général Bachelet qui est a I’origine
du code du soldat francais rédigé en 1999. Pouvez-vous, mon
général, nous expliquer pourquoi et comment, selon vous, le
fait religieux est lié a I’exercice du métier des armes ?

JEAN-RENE BACHELET

Général d’armée (2S), membre du comité de rédaction

En 1999, j'ai en effet constitué un petit groupe de travail
— on ne travaille jamais bien seul — pour rédiger ce code du
soldat francais, et cela est le résultat d’'une longue histoire.
Comment le religieux m’interpelle-t-il, moi, militaire ? Dans
notre comité de rédaction, un mode opératoire est en usage
qui en fait, je crois, toute la richesse : si 'universitaire manie
les concepts avec le brio qu’on lui connait, le militaire, géné-
ralement, part de I’expérience concréte, la sienne bien sr, et
essaye d’en dégager une idée générale. C’est exactement ce que
je vais faire sur deux points, le plus rapidement possible : le
religieux d'un c6té, le sacré de I'autre. En ce qui concerne le
religieux, je suis catholique. Je suis catholique et pas unique-
ment baptisé. L’articulation avec ce que lorsque j’étais enfant
je n’appelais pas encore le métier des armes remonte tres loin.
Mon peére, qui n’était pas du tout militaire, s’est engagé dans la
Résistance et a été tué. Je ne I'ai jamais connu. Je n’en conce-
vais donc aucune peine. En revanche, j étais extrémement fier
qu’il soit mort pour la France. Or, dans le méme temps, au
catéchisme, on m’apprenait qu’il n’y avait pas de plus grande



116

ACTES

preuve d’amour que de donner sa vie pour ceux que I’on aime.
Il me semblait que tout cela était parfaitement lié.

Ma meére n’ayant pas les moyens de me payer des études,
je suis entré dans une école d’enfants de troupe a I'age de
dix ans — contrairement a ce que I’on pourrait croire, j'en
garde le souvenir d’'une immense liberté. C’était I'époque de
la guerre d’Algérie (1954-1962). Ce que nous en voyions a
I'école, c’était nos cadres qui partaient puis revenaient, des
appelés, nos professeurs aussi. A leur retour, ils nous disaient
qu'’ils avaient effectué une mission sur un vaste territoire situé
dans les confins sahariens, qu’ils avaient construit des écoles,
ramené la paix, soigné les gens. Et ¢’est ainsi que j’ai décidé
de faire Saint-Cyr. Dans une conjonction totale entre mes
convictions catholiques et ce que je voyais de I’armée, sans
oublier ce drapeau qui montait au mat des couleurs 2 Autun,
tous les dimanches matin a ITh30, et qui nous rappelait que
c’était le service de la France qui nous animait.

Je suis arrivé a Saint-Cyr a dix-huit ans. Et 1a, pardonnez-
moi cet aveu qui va vous sembler d’une naiveté sans bornes,
m’attendait une immense surprise. C’est que dans le Saint-Cyr
de I'époque, aucune place n’était accordée a un quelconque
discours sur I’éthique, sur le sens. On courait et on nous
enseignait le maniement des armes. Ce n’est qu’alors que j'ai
véritablement découvert qu'une arme est faite pour tuer. Bon
d’accord, j'avais bien compris que la guerre, ¢’était un peu cela.
Ma grande surprise fut de constater que cela ne posait aucun
probléme a2 nombre de mes camarades, notamment ceux qui
étaient tres pieux; certains se passionnérent méme pour le
maniement des armes et le combat. Du coup, j’ai approfondi
et j'ai tres tot découvert ce qui a rapidement été rappelé tout
a I’heure, le jus ad bellum et le jus in bello, et tout seul, je dois le
dire, je me suis convaincu que, comme le paradis n’est pas
sur Terre et qu'il est hors d’atteinte ici bas — c’est la doctrine
de I'Eglise —, I'armée avait été inventée pour faire piéce a la
violence au moyen de quelque chose que I'on appelle la force.

C’est ce cheminement, trés ancien déja, que j'ai concrétisé
dans les années 1999-2000 sous forme de documents qui sont
aujourd’hui des références pour I’armée de terre, notamment
ce code du soldat.

Second point : le sacré. ]’ évoquais le drapeau qui montait
au mat des couleurs 2 Autun et cela me rappelle ce que disait



VIVRE SA FOI AU SEIN DES ARMEES

la directrice de I'EHESS : cette sollicitation de I’émotion, je
I'ai vécue. Mais en méme temps, nous, les enfants de troupe,
nous avions trés vite épuisé tous les charmes du garde-a-vous,
des prises d’armes et autres, et nous étions dotés d'un esprit
critique extrémement prononcé. Il y avait donc une grande
ambiguité dans nos sentiments, de I'exaltation (le drapeau)
certes, mais en méme temps la volonté de ne pas se laisser
exalter comme cela. Est né chez nous un désir tres fort de
liberté, de ne pas étre « moutonné », que j'ai gardé toute ma
vie et que j'ai encore aujourd’hui, et que je pense partagé par
notre camarade Irastorza, qui fut lui aussi enfant de troupe.
Pour autant, lorsque je me suis retrouvé par la suite en posi-
tion de chef, je me suis rendu compte trés rapidement que
la troupe ne pouvait étre motivée que si elle se référait, cela
a déja été dit, je ne vais pas y revenir, a quelque chose qui lui
permette précisément d’accéder a cette ame commune. D’ou
le role du cérémonial. L’article que j’ai écrit pour Inflexions
porte sur ce theme. C’est tout a fait volontairement, et non
de fagon provocatrice, que j’ai attaqué sur le mot « liturgie ».
Lorsque j’étais en activité, je n’ai en effet eu de cesse de répéter
a mes subordonnés que notre cérémonial était une liturgie en
tant que telle, qu’il doit donc étre beau, provoquer de I’émo-
tion, mais, surtout, avoir du sens. Pour cela, il doit toujours
étre accompagné d’une liturgie de la parole qui va expliciter
ce sens. Ce role revient au chef, tout comme de faire en sorte
que ce dispositif formidablement ambivalent soit orienté dans
la bonne direction.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Je voudrais passer tout de suite la parole a Sahbi Salah,
dont j’ai lu avec grand intérét I'article publié dans Inflexions.
J’aimerais qu’il nous dise comment lui, seul éléve commissaire
musulman de sa promotion, vit ce lien entre fait religieux et
métier des armes.

SAHBI SALAH

Commissaire capitaine, état-major de la région terre sud-est

Je répondrai tout d’abord en disant qu’en entrant a I’ar-
mée en 2000 — je suis passé en formation initiale a Saint-Cyr
quelques années aprés vous mon général —, j'ai ressenti un

117



118

ACTES

énorme vide car la religion musulmane était la seule a ne pas

disposer d'une auménerie au sein de I'institution. A la recher-
che de repéres concrets, I'une des premiéres questions que je

me suis posées, pas en ces termes a I'époque, fut : « Quelle est

ma tribu ? » Quels étaient les points communs que je pouvais

avoir avec mes camarades commissaires, mais également avec

I’ensemble de la collectivité militaire. On peut se dire que

chacun a des convictions personnelles — certains disent ne pas

en avoir, mais cela méme est une conviction! —, puis recher-
cher les dénominateurs communs entre sa propre religion

et I’exercice du métier des armes. Je me suis rendu compte

que les missions et les valeurs véhiculées par la République, et

non par I Etat fran(;als sont en grande majorlte 1dent1ques a

celles pronées par les religions, je dis bien les religions, pas

seulement la religion musulmane : respect de 'autre, respect

de la dignité... Il doit bien y avoir des points de divergence,
mais, pour moi, ils sont tout a fait minimes, peu intéressants.
Ces points communs font que jai trouvé ma tribu! Qu'’il soit

musulman, catholique ou de confession israélite, le militaire

participe & une mission, il défend les valeurs de la République

qui, pour résumer, sont identiques a des valeurs religieuses.
Il défend donc également des valeurs religieuses. Pour moi,
défendre les valeurs de la République et celles de ma religion
entraine une double satisfaction. Or avoir une double satis-
faction, c’est avoir une double motivation. Et avoir une double

motivation, c’est faire deux fois plus d’efforts pour atteindre

les objectifs. J’estime que, dans mon métier, la religion n’est
absolument pas un handicap mais, bien au contraire, une

force.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Mereci, c’est un témoignage tres fort qui met en lumiere les
éléments de similitude entre fait religieux et métier des armes,
mais qui va également plus loin en affirmant que la défense de
valeurs s’ajoute aux convictions qui sont les votres dans I'exer-
cice de votre métier.

Je voudrais a présent donner la parole a Philippe Roos, qui,
dans le n® 9 d’Inflexions, raconte la surprise qui fut la sienne
lorsqu’un examinateur lui a demandé quelle était la religion
de I'armée. Pouvez-vous, colonel, prolonger aujourd’hui cette



VIVRE SA FOI AU SEIN DES ARMEES

réflexion et répondre a cette question de I'articulation pour
vous entre fait religieux et métier des armes ?

PHILIPPE ROOS

Colonel, Collége interarmées de défense

Lorsque I'on m’a demandé d’écrire sur ce theme, j’ai bien
compris que ce n’était pas parce quej’étais aviateur, mais a
cause de mon appartenance au judaisme. | étais trés géné parce
que, au bout de vingt-cinq ans de carriére au sein de I'armée,
je ne me suis certes jamais caché d’appartenir a cette religion,
au moins de maniére a pouvoir éviter tout dérapage dans mes
relations avec les autres, mais cela n’a jamais été non plus un
étendard ; cela aurait été malvenu et puis une telle attitude ne
me ressemble pas. Effectivement, la premiere fois, la seule en
fait, ol je me suis senti réellement sur la défensive, ¢’était lors
d’un examen important pour ma carriére ou l’examinateur
m’a posé cette question. Et pour moi, dans une paranoia totale,
je me suis demandé pourquoi il me posait cette question a
moi. Je n’ai pas de réponse. Ceci étant, cela a été suffisamment
violent pour que le président du jury stoppe 'entretien. C’est
en me remémorant ce souvenir que j ai finalement accepté de
rédiger un article témoignage dans la revue Inflexions.

Lorsque je discutais avec mes anciens du Normandie-Niemen,
ceux qui ont combattu pendant la Seconde Guerre mondiale,
je me suis rendu compte que les motivations pour lesquel-
les ils s’étaient engagés, en général trés jeunes, entre dix-huit
et vingt-deux ans, étaient extrémement claires. C’était pour
bouter hors du territoire les forces barbares qui avaient envahi
la France. Les conflits d’aujourd’hui sont d’une autre nature,
en tout cas me semble-t-il, puisque le territoire national n’est
pas en danger. En revanche, il me semble qu’aujourd’hui
plus qu’hier, on a besoin de structures, de valeurs. Celles-ci,
citées ce matin, sont relatives a 'éthique, au courage, au don
de soi, a 'unité, a la loyauté... Toutes sont véhiculées par ma
religion, mais également par les autres religions du Livre.
C’est ce que j’ai voulu développer dans la troisieme partie de
mon article. Dans la premiére partie de ce texte, j’ai souhaité
montrer, peut-étre de fagon politiquement incorrecte, que
la motivation pour le métier des armes peut évoluer avec I'age,
et la je rejoins ce que dit le général Bachelet. C’est quelque
chose que j’ai retrouvé chez mes camarades pilotes. Trés peu

119



120

ACTES

d’entre eux peuvent réellement dater leur volonté d’embras-
ser cette carriére. En général, ils vous disent : «Je veux étre
pilote depuis toujours. » Et finalement, lorsqu’on veut étre
pilote depuis toujours, on a du mal a mettre quelque chose de
concret derriére, c’est vraiment I’appel du vol. On ne prend
réellement conscience des valeurs que je viens de décrire que
plus tard, lorsque 'on est confronté a la réalité des missions,
ala réalité de la mort également, qui est tous les jours évoquée
lors des briefings que 1'on fait avant de partir en vol : tous,
que ce soit en mission opérationnelle ou en mission d’entrai-
nement, se concluent par la «sécurité du vol ». Le rapport
a la mort est ainsi quasi permanent, méme si ce n’est pas un
sujet en soi. Il est alors nécessaire que chacun fasse un travail
de recherche. Ma religion, mon éducation religieuse m’ont
permis, comme le disait le capitaine Sahbi Salah, d’étre tout a
fait en accord avec mes concepts. Tout va bien.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Je voudrais terminer ce premier tour de table avec Francois
Chauvancy, qui est I'auteur d’un article sur la laicité. Est-ce
une contrainte, une nécessité, une liberté ou une force ? Donc,
je me permets de reposer ma question : pouvez-vous nous
donner votre avis sur cette articulation entre le fait religieux
et le métier des armes ?

FRANCOIS CHAUVANCY

Colonel, Gentre interarmées de concepts, de doctrines et d’expérimentations

Je commencerai par poser une autre question : faut-il vrai-
ment étre croyant pour étre militaire ? En vous écoutant tous,
je finis par me le demander! Pourtant, je réponds clairement
«non». Le hasard veut que je traite beaucoup tout ce qui se
réfere a la communication au sens large. Je rebondis donc sur
I'intervention de John Christopher Barry a propos de I'ar-
mée américaine que je connais bien. Ce que je pergois moi
de ce credo, c’est surtout qu’il s’agit pour les soldats de servir
le peuple américain, de défendre et de protéger les valeurs
américaines. Ce n’est pas tres religieux! Je dirais que c’est
quelque chose que tous les militaires partagent : quelles que
soient nos croyances, nous servons. Pour ma part, et c’est ce
que j'ai développé dans mon article, je trouve que la place



VIVRE SA FOI AU SEIN DES ARMEES 121

accordée a la religion dans les armées a peut-étre dépassé un
peu les limites. On parle beaucoup des religions mais pour-
tant, sur le terrain, peu de militaires assistent aux offices. Je
I'ai encore constaté il y a peu. Je ne crois pas que I'armée soit
plus religieuse que le monde civil ; les militaires sont beaucoup
plus laiques qu’on ne le pense. Sil'on étudie les sondages, la
majorité d’entre eux s’affiche comme laique et, parmi ceux qui
se disent appartenir a telle ou telle religion, nombreux sont
ceux qui ne pratiquent pas. Il faut donc relativiser.

Je reviens sur ce qu’a dit Philippe Roos il y a quelques
instants. Il est exact que I’on change avec 1’4ge : a vingt ans
on peut étre tres antireligieux et a cinquante ou soixante se
dire que, finalement, il y a peut-étre quelque chose apres. La
question est de savoir si le guerrier est un guerrier uniquement
parce qu’il est payé pour cela ou si l’on doit donner du sens
a son action. L’aspect guerrier tel qu’il nous a été présenté
chez les Américains existe aussi un peu chez nous; ily a un
certain mythe ou le sacré et le rituel sont trés importants. Mais
le sacré et le rituel, ce n’est pas forcément du religieux ; ce sont
nos prises d’armes, le drapeau, symbole fort qu’on ne siffle
pas d’ailleurs, pas plus que La Marseillaise, ce sont des choses
importantes a dire. Ils doivent normalement symboliser I'en-
gagement de toute la nation, en particulier de ses militaires
qui vont défendre ses symboles, qui sont républicains. Notre
République étant laique, le probléeme ne se pose guére : nous
avons dans nos textes constitutionnels des références qui nous
indiquent la conduite a suivre.

Il est cependant légitime qu’un guerrier — nous ne sommes
plus dans 'Empire romain ! — fasse usage de la force qui lui
est confiée avec éthique, et le mot éthique commence a deve-
nir intéressant parce que cela veut dire que, de notre propre
chef, nous allons nous positionner a partir des valeurs dans
lesquelles nous baignons, celles dans lesquelles nous avons été
éduqués, puis celles que I'on s’approprie au cours de nos expé-
riences. On retrouve ici le code du soldat. Il s’agit de donner
du sens. Mais ce n’est pas un sens religieux, c’est le code du
soldat. Nous agissons avec honneur, en fonction des valeurs
républicaines, mais pas uniquement. Ce code reprend aussi
les Droits de 'homme : on respecte ’humanité, on respecte la
dignité, cela a été dit tout a 'heure trés justement par le capi-
taine, on respecte l'autre ; cela fait partie de nos fondamentaux.



122

ACTES

Pour moi, cela n’appartient pas au champ du religieux : nous
n’avons pas besoin de croire pour appliquer ces principes!

La laicité est souvent présentée comme voulant dire <vivre
ensemble ». Or cela ne suffit pas. En tant que soldat, j estime
que 'on doit s’engager ensemble et que la laicité doit aller
plus loin. Le but, c’est de servir la France et la République.
Nos différences doivent demeurer en retrait. Il existe quelque
chose au-dessus de nos croyances, et c’est cette laicité que je
voulais exprimer. Attention, il ne s’agit pas d’une laicité de
combat, mais plutot d'un terme générique pour dire : « On va
tous faire quelque chose ensemble. » Et cela est particuliére-
ment vrai pour les militaires. Au front, la confiance doit étre
totale et, pour moi, la laicité est un vecteur de confiance. On
a des différences, on peut en parler; sans doute ne le fait-on
pas assez dans les armées, peut-étre parce que I'on s’abrite
derriére une neutralité. Je crois que nos différences doivent
nous rendre plus forts et je I’exprimerais par cette forme de
laicité qui est simplement : on respecte la différence des autres,
on n’oublie jamais que I’on sert la France d’abord et que tout
le reste doit s’ effacer.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Apres ce premier tour de table, je voudrais aborder un
second point : I'interdit de tuer. C’est une réflexion religieuse,
mais elle concerne chaque soldat. Est-ce rejeter le sixieme
commandement « Tu ne tueras pas» que de s’engager dans
I'armée ? Considérez-vous qu’il existe un conflit, une diffi-
culté, une antithese, bref quelque chose de conflictuel, entre
un engagement religieux qui suppose de ne pas donner la mort
et 'exercice du métier des armes ?

SAHBI SALAH

Commissaire capitaine, état-major de la région terre sud-est

Il est vrai que le fait de donner la mort peut paraitre contra-
dictoire avec certains préceptes religieux, dont vous venez de
citer le principal. En ce qui me concerne, je pense que je
n’aurais jamais pu m’engager dans I'armée américaine, encore
moins dans I'armée afghane ou I’armée irakienne, parce que
leurs valeurs ne sont pas du tout les mémes que celles qui sont
défendues par 'armée francaise. Je parlais de dénominateur



VIVRE SA FOI AU SEIN DES ARMEES

commun entre nos armées et la religion : I'armée frangaise
n’est pas une armée de mercenaires, ce n’est pas une armée qui
tue pour le plaisir de tuer ou pour une raison que je qualifie-
rais de non valable. Lorsque je me suis engagé, j’étais conscient
que je serais peut-étre un jour amené a tuer ou a étre tué. J’ai
accepté ma mission et j'estime que le jour o on me donnera
I'ordre de tuer, ce sera pour une raison valable. Lors des
opérations auxquelles j’ai pu participer, notamment en Cote
d’Ivoire, nous avions le pouvoir de tuer ; nous ne 'avons pas
utilisé mais, grice a ce pouvoir, nous avons sauvé des vies.

JEAN-RENE BACHELET

Général d’armée (2S), membre du comité de rédaction

Comme je le disais tout a I’heure, le pouvoir de tuer
que posséde le soldat est une découverte que j’ai faite a
Saint-Cyr. Il faut préciser que jappartiens a une géné-
ration trés particuliére, comme certains dans la salle ici :
il m’a fallu attendre d’étre général de brigade pour me
trouver sur un théatre d’opérations dans une posture ou,
effectivement, je pouvais me trouver dans I’obligation de
tuer ; en 'occurrence j'étais servi, si je puis dire, puisque
¢’était au paroxysme du siege de Sarajevo. Je ne sais donc
pas comment cette problématique se pose aujourd’hui au
jeune officier qui est d’emblée confronté a cela. Pour ma
part, j’ai eu le temps d’y réfléchir, et je dirais méme que je
ne me serais jamais autorisé a écrire tout ce que jai écrit
sur le sujet, y compris a rédiger des documents qui sont
devenus des documents officiels, si je ne m’étais pas trouvé
en situation. Le destin a voulu que cela arrive a un grade
et 2 un poste ou des décisions devaient étre prises rapide-
ment car, contrairement a ce que 1’on croit généralement,
la marge d’initiative laissée au chef est considérable parce
que les choses se passent dans des moments trés courts,
méme au niveau du général. « Feu ou pas feu » : cela se
résume a cela. Les problémes sont complexes, mais les déci-
sions sont binaires. Je m'y étais longuement préparé, tout
au long de ma vie militaire, par la réflexion, la lecture, et
je m’étais convaincu que 'approche du jus ad bellum et du
jus in bello restait parfaitement valide. Non pas le concept
de guerre juste, qui est ambivalent, mais celui de droit de
faire la guerre, de droit dans la guerre. L’armée est I'un des

123



124

ACTES

instruments du moindre mal. De ce point de vue, ’observa-
tion de la chose militaire renseigne de facon exceptionnelle
sur la condition humaine : a partir du moment ou 'on se
prend pour Dieu, ou1’on veut créer le paradis sur la Terre,
on crée I'enfer, les exemples historiques sont innombrables.
M’étant convaincu de tout cela, j'ai parfaitement intégré
cette problématique jus ad bellum, jusin bello, en particulier
pour le militaire, ¢c’est-a-dire que I’on ne fera pas n’im-
porte quoi ala guerre. La limite est étroite. Pour autant, ce
ne sera pas le souverain bien que 'on fera, ce sera le moin-
dre mal, parce que tuer les gens, c¢’est toujours mal.

PHILIPPE ROOS

CGolonel, Collége interarmées de défense

Chacun doit se mettre au clair avec sa conscience. Oui, le
sixiéme commandement dit « Tu ne tueras pas ». Mais les
commentateurs nous disent également : « Celui qui vient
te tuer, empresse-toi de le tuer. » Certes je peux me mettre
d’accord avec ma conscience, mais c’est un peu court quand
méme. Lorsque I'on tire des munitions et que 'on s’apergoit
que des gens sortent du batiment visé juste avant qu’el-
les n’explosent, il y a une vraie prise de conscience. On se
demande si ce que I’on fait est juste. Ces personnes étaient-
elles prétes a venir me tuer moi et ma famille ? Quel est mon
objectif ? Ai-je confiance en mon pays et en mes chefs ?
Suis-je en accord avec eux ? Sinon, aurais-je eu la liberté de
dire «non» ? Il n'y a jamais eu de défection dans mon esca-
dron. C’est donc qu'il y avait adhésion au principe malgré
tout ce que I'on avait pu voir. Chaque tir était débriefé de
fagon extrémement précise et, naturellement, tous ces sujets
relatifs a I’éthique étaient pris en compte avant le départ en
opération. Donc, oui, je suis en accord avec ma conscience,
tout comme mes camarades des autres religions.

FRANCOIS CHAUVANCY

Colonel, Gentre interarmées de concepts, de doctrines et d’expérimentations

Une fois encore je vais commencer par poser une question.
Le laique peut-il tuer plus facilement que les autres ? Est-ce
ainsi qu’il faut comprendre votre question ? Je plaisante.
Mais tout de méme, chaque croyant ici présent a exprimé
ses précautions morales, plus que des précautions d’ailleurs,



VIVRE SA FOI AU SEIN DES ARMEES

son engagement moral a faire les choses avec justice, avec
conscience. J'ai d’ailleurs entendu prononcer le mot « Mal » ;
cela veut dire aussi qu’il y a un « Bien », une vieille idée qui
reste pertinente. Mais quand je dis «vieille », ce n’est pas
péjoratif du tout. La question est de savoir si le laique a une
conscience. S’il peut comprendre la notion de guerre juste
alors qu’il s’agit d’un concept tres religieux, ou s’il fait la
guerre uniquement parce que tel est son métier. J'estime
que personne ne tue facilement. Quand on est militaire, on
pense toujours aux autres, a ses subordonnés tout d’abord, que
I'on doit ramener vivants, puis, aprés, a ceux d’en face, aux
populations. C’est trés pragmatique. Et ce que 'on veut, c’est
ne pas tuer d'une maniere injuste. On n’a besoin ni d’étre
croyant ni d’étre incroyant pour dire cela. Je crois que cela fait
partie de notre bagage culturel. J'ose quand méme dire que
les Droits de 'homme ne sont pas nés comme cela, du jour au
lendemain ; c’est le résultat des réflexions religieuses du passé,
et il y a beaucoup de points communs entre la stricte appli-
cation de ces droits et les croyances religieuses. Ce qui nous
protége en tant que laiques, c’est la permanence du question-
nement. Comme les croyants, nous nous posons la question :
« Faisons-nous bien ?» Il n’y a peut-étre pas de connotation
morale, mais il s’agit bien de cela : « N’allons-nous pas tuer
sans raison ? » Des questions que I'on doit se poser tous les
jours quelque soit I’age, quel que soit le grade, quelles que
soient les responsabilités. Nous avons une conscience au méme
titre que les autres! Je crois avoir des valeurs humanistes, c’est-
a-dire respectueuses de 'homme. Finalement, on a beaucoup
de points communs entre croyants et non croyants surtout
dans le sens du métier militaire.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Je me permets d’intervenir pour faire remarquer que vous
avez un peu caricaturé la question que je vous posais. Je pense
que tout le monde ici est d’accord pour dire qu’il existe une
morale commune sur laquelle s’ajoutent, ou non, des convic-
tions religieuses qui peuvent la renforcer, I'atténuer, la
modifier... L’idée qu'un laique puisse étre moins moral qu'un
autre est une nuance que vous avez introduite mais que ne
comportait pas ma question.

125



126

ACTES

JEAN-RENE BACHELET

Général d’armée (2S), membre du comité de rédaction

Je voudrais rebondir immédiatement. Et mon cher cama-
rade, ne voyez pas malice dans mon propos. Je suis un tout
petit peu géné qu’on vous ait identifié comme laique. Je crois
que nous sommes tous animés d’ un esprit laique insoupgon-
nable. Que vous exprimiez le point de vue de quelqu’un de
distancié par rapport a la religion, d’accord, mais la laicité,
nous la partageons tous!

JOHN CHRISTOPHER BARRY

Doctorant a I’Ecole des hautes études en sciences sociales

Je voudrais juste faire une petite remarque. La mission du
soldat américain telle qu’elle est définie dans le credo, n’est
pas de vaincre mais de détruire. Ce n’est pas anodin mais
lourd de sens, y compris au plan politique. Nous sommes ici
dans une vision religieuse. L'usage des forces armées est percu
comme une mission punitive et non comme une mission de
guerre. C’est la croyance en un Dieu vengeur qui, pour proté-
ger la communauté des croyants qui incarne le Bien, choisit
la destruction. Il est a ses yeux impossible de composer avec le
mal. Ce credo comporte donc bien une dimension religieuse.

DAMIEN LE GUAY

Philosophe, essayiste et journaliste

Avant d’ouvrir la discussion avec le public, je voudrais faire
une toute petite synthése. Premiérement, nous sommes je
crois tous tombés d’accord sur I'idée que, qui que nous soyons,
nous possédons une morale commune, qu’elle soit appuyée sur
une religion ou non. Deuxiémement, je crois que le général
Bachelet a absolument raison : tout le monde est laique plus
quelque chose, quelle que soit cette autre chose. J'aurais da,
en effet, présenter tous les intervenants selon la définition
religieuse des uns et des autres, comme laique plus quelque
chose ou comme militaire laique plus quelque chose. J



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

QUESTION

Je voudrais tout d’abord vous féliciter pour la rigueur et
I'intérét de cette journée. Je travaille sur le dialogue inter-
religieux et je trouve que 'armée est vraiment un modele
dans ce domaine. Il s’agit de réfléchir, a partir des traditions
religieuses qui nous sont propres, sur des interrogations
fondamentales telles que la guerre et la paix, qui sont au cceur
du métier militaire. Je voudrais ensuite poser une question :
est-ce que I'armée et votre revue se veulent un prototype de la
laicité apaisée, la laicité positive que prone aujourd hui Nicolas
Sarkozy a propos des grands enjeux de société ?

JEAN-RENE BACHELET

Général d’armée (2S), membre du comité de rédaction

Sans aucun doute. Les armées n’en font pas un sujet de
communication, mais ¢’ est une réalité vécue.

FRANCOIS CHAUVANCY

Colonel, centre interarmées de concepts, de doctrines et d’expérimentations

Ce débat sur la laicité positive ne me dit pas grand-chose,
donc je ne cherche pas 2 m’engager. En revanche, je voudrais
souligner a quel point la revue Inflexions a livré un numéro
exceptionnel sur ces questions religieuses au sein des armées ;
toutes les contributions sont riches de sens, riches de
réflexions, et je pense que peu d’institutions sont aujourd’hui
capables de publier la méme chose avec une telle qualité. Tres
honnétement, j'ai lu plusieurs fois ce numéro ety ai a chaque
fois pris énormément de plaisir. Cela m’a fait réfléchir. Je
tiens donc a remercier tous ceux qui ont fait cette revue, parce
qu’ils ont été capables de créer un outil de réflexion au sein
d’une institution qui n’a pas toujours la réputation de penser.
C’est tout 2 ’honneur de ’armée de terre d’avoir soutenu
cette démarche.

QUESTION

J aimerais faire brievement deux réflexions. La premiére est
la réponse que j'aurais faite a la question relative a 'inter-
diction de tuer. Il me semble qu'une réponse trés bréve peut



128

ACTES

étre donnée avec une traduction un peu différente du sixiéme
commandement : « Tu ne commettras point de meurtre »,
ce qui est extrémement différent du « Tu ne tueras pas > et,
de mon point de vue, beaucoup plus proche de la prescrip-
tion biblique. La seconde est que j’ai été un peu frustré en ma
qualité d’ancien officier, ayant passé quelques quarante années
dans nos armées, en écoutant la communication de la prési-
dente de cette école, madame Hervieu-Léger. Alentendre, le
soldat n’aurait plus de grand projet, ne serait plus inscrit dans
une histoire et n’aurait plus de récit a écrire. Il me semble au
contraire, pour faire trés vite et utiliser deux termes la encore
bibliques, que le soldat a pour mission d’employer la force par
opposition a la violence, or la force est une vertu cardinale,
c’est un don du Saint-Esprit. Cette force a pour objet de limi-
ter la violence de fagon a permettre que s’exprime le Verbe ;
au commencement était le Verbe ! La mission que j'ai tenté de
remplir avec le général Bachelet et d’autres en ex-Yougoslavie,
¢’était précisément d’essayer d’utiliser la force pour faire taire
les armes lourdes des adversaires et pour permettre aux diplo-
mates de faciliter les échanges entre les différentes parties. Sur
la base aérienne ol nous étions stationnés étaient présents des
musulmans, des Croates et des Serbes, pour parler vite, qui
parlaient la méme langue, le serbo-croate, et qui se sont atta-
chés qui a serbianiser, qui a croatiser, qui 2 musulmaniser leur
langue. C’est le degré zéro de la communication ; le Verbe ne
peut pas s’exprimer. Et je crois que tant que le Verbe ne peut
pas s’exprimer, la paix n’est pas accessible. Selon moi, le grand
projet du soldat, c’est d’utiliser la force contre la violence pour
permettre au Verbe de prévaloir.

MARIE—DOMINIQUE CHARLIER

Lieutenant-colonel, Centre de doctrine et d’emploi des forces

Un témoignage et une question a l'adresse de M. Barry.
Je reviens d’Afghanistan ou jai servi pendant six mois sous
commandement américain et j'ai donc tout particulierement
apprécié I’analyse que vous avez faite du credo américain.
Durant ces six mois, j’ai en effet été frappée par le compor-
tement trés empreint de religiosité des officiers américains
et des gens de troupe, par leur constante référence a Dieu.
C’est une religiosité évangéliste, trés marquée, et une forme
de déterminisme qui est vraiment trés proche de la croisade



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC

et de I'idée de guerre juste. J’ai découvert dans le regard de
ces officiers un regard de guerrier, alors que je trouvais dans
celui de mes camarades francais un regard de soldat. J’ai égale-
ment noté une différence d’engagement trés importante. Que
pensez-vous justement de cet aspect plus marqué du fait reli-
gieux au sein de I’armée américaine, de son engagement de
plus en plus fort et du déterminisme de ces Américains sur les
théatres d’opérations ? N’y a-t-il pas instrumentalisation du
religieux a des fins guerrieres ? Car les camarades américains
qui étaient autour de moi adoptaient vraiment un comporte-
ment qui n’admettait aucun doute, dogmatique. Certes, sur
un théitre d’opérations nous ne sommes pas la pour douter,
mais leur comportement avait 2 mon sens quelque chose de
tres particulier.

JOHN CHRISTOPHER BARRY

Doctorant a I'Ecole des hautes études en sciences sociales

Je répondrai « oui». L'instrumentalisation est évidente. Il
faut voir la le résultat du rapprochement des fondamentalistes
américains avec les autorités de I'armée apres la défaite mili-
taire au Vietnam, de la recomposition de 1’arpr1ée américaine
et de la remise en cause de la politique de I'Etat qui a voulu
poursuivre son action malgré I'opposition de la majorité de
son opinion publique. Les officiers de 'armée de l'air, par
exemple, font preuve d’un fort prosélytisme. Faut-il voir un
rapport entre le fait d’évoluer dans les nuages et celui de se
considérer comme le bras armé de Dieu ? Je ne sais pas.

J aimerais revenir sur cette distinction que vous faites entre le
soldat et le guerrier. Selon moi, le guerrier est une figure mythi-
que chantée par les poeétes, il n’existe pas en dehors de la guerre.
C’est donc, en effet, une figure appropriée si votre politique c’est
la guerre permanente et que, pour ce faire, vous devez pouvoir
disposer a tout instant d’un corps expéditionnaire. Pour les
Américains, aujourd hui, le monde est plein de dangers et il vaut
mieux agir de facon préventive en « dégommant » tous les enne-
mis potentiels, ¢’est-a-dire méme ceux qui ne se sont pas déclarés.
Pour mener une telle politique, mieux vaut disposer de durs a
cuire qui se prennent pour des guerriers. Mais ¢’est tres difficile
a manier ensuite, notamment a cause de I'hubris du guerrier, cette
sorte d’ivresse de 1'action et de la violence. Cette vision est-elle
enviable ? Je ne le pense pas.

129



130

ACTES

QUESTION

C’est moins une question qu'une réflexion. Il me semble
qu’il existe actuellement dans le monde américain trés marqué
par les Texans antitrinitariens une théorie proche des débuts
de la Bible, et qui ameéne, ou non, a l'acceptation de I'Incarna-
tion, ce qui fait que dans la notion du guerrier, en particulier
avec les confrontations au Moyen-Orient, on trouve aussi une
certaine forme de religiosité en général antérieure a la révé-
lation biblique ou méme a l'expérience du Prophéte. Manque
donc parfois chez les Américains cette souplesse qui amene a
la politique, qui améne a choisir la moins pire des solutions,
et qui est remplacée par 'affrontement direct et donc par une
simplification qui ne permet pas le retour a la paix. G’est quel-
que chose qui me semble tout a fait dramatique et que j’ai vécu.
Au début de la guerre d’'Irak, nous avions écrit, un de mes
collegues anglicistes et moi-méme, un petit livre qui traitait
justement de ces phénomeénes de I'antitrinitarisme primaire
dans les discours des pasteurs texans et qui nous avait amenés
a étudier la création de I'Etat libre du Texas avant qu'’il ne soit
intégré dans I'Union américaine. Or il nous a été tres forte-
ment conseillé de ne pas publier cet ouvrage. ]’ai été formé par
les disciples de saint Ignace et je ne me retrouve pas dans cette
vision américaine.

JOHN CHRISTOPHER BARRY

Doctorant a I’Ecole des hautes études en sciences sociales )

Cela m’oblige a parler du paradoxe des Etats-Unis et de la
naissance de ceux-ci. Les migrants rejetés par la vieille Europe
qui arrivérent sur le sol américain étaient de véritables péle-
rins en quéte de la nouvelle Jérusalem. Or ce sont eux qui ont
construit les Etats esclavagistes du Sud. On a déja la un droéle
de mariage, un dréle de compromis, une drole de contradic-
tion. On peut d’ailleurs analyser le credo du soldat américain
comme étant completement tiraillé et traversé par toutes ces
différentes traditions politiques qui perdurent. D’une certaine
fagon, 'administration Bush, ce sont les forces qui ont été
vaincues pendant la guerre civile et qui ont fait leur retour
politique. Est-ce ’effondrement de I'Union soviétique et
la décomposition du Parti démocrate pendant la guerre du
Vietnam qui a favorisé le retour de cette frange religieuse alliée
au Parti républicain et qui a bien lu Gramsci, en particulier



DIALOGUE AVEC LE PUBLIC 131

sa théorie selon laquelle pour s’emparer du pouvoir il faut
d’abord s’imposer sur les questions sociétales et sur le front
des luttes culturelles ? Un scénario qui a réussi grace, notam-
ment, al'utilisation des médias. Le drame du II septembre fut
parfait pour faire fonctionner ce programme. Aujourd’hui, il
semble que ce beau scénario ne se termine pas par un happy end,
en tout cas pour eux. J'espére que ce le sera pour nous autres
qui ne sommes pas membres de cette confrérie-la.

QUESTION

Je voudrais juste faire une petite remarque : on a beaucoup
parlé des limites morales, religieuses, etc. dans les situations de
crise sur le terrain et j'ai l'impression que I'on n’a pas vraiment
abordé la question des outils qui peuvent permettre de limiter
I’extrémisme, notamment celui des Américains dont parlait
madame Charlier. Je pense qu’il est vraiment trés important
de rappeler quand méme que deux outils, deux béquilles exis-
tent qui sont le droit international des Droits de 'homme et
le droit des conflits armés. I






JEAN-RENE BACHELET
CONCLUSION

Conclure, comme vous le savez, c’est résumer et ouvrir. En
I'occurrence, résumer les riches interventions de fond que
nous avons entendues serait un exercice réducteur, et donc
potentiellement stérile, auquel je ne me livrerai pas. En revan-
che, quelle qu’ait été la richesse de cette journée, le sujet est
d’une telle ampleur qu’un certain nombre de points ont été
peu abordés, voire n’ont pas été évoqués alors qu’ils mérite-
raient de I’étre. C’est dans cette perspective que je placerai ce
propos de cloture.

Je ferai d’abord une observation préalable. Elle a trait au
lien maintes fois réaffirmé entre le fait religieux, le sacré et
le métier des armes. Tout le monde, je crois, a admis que
le fait religieux et la question du sacré se posaient dans des
conditions trés particuliéres du fait du rapport des militaires
a la mort.

Or, et les anciens présents dans cette salle, qu’ils soient
militaires ou journalistes, ne me démentiront certainement
pas, si on avait traité ce sujet il y a vingt-cinq ans — hypothese
d’école car cela n’aurait sans doute pas été possible —, je suis
sur que des voix se seraient élevées pour affirmer qu’il n’y avait
pas de spécificité du métier des armes. Nous vivions en effet
alors dans la parenthése du temps de la guerre froide, avec des
risques partagés aussi bien par les civils que par les militaires,
alors méme que la dissuasion nucléaire avait rendu l'affron-
tement guerrier virtuel. Aujourd’hui, nous sommes hélas
revenus aux réalités de la condition humaine, donc des guerres
réelles, et nul ne saurait disconvenir que la spécificité mili-
taire, c’est bien un rapport a la mort, singulier et prégnant : la
mort que I'on va risquer, mais surtout celle que I’on peut étre
conduit 2 donner. Voila pourquoi la question du fait religieux
et du sacré se pose pour les armées en des termes particuliers,
ainsi que cela a été montré.

Venons-en maintenant aux points peu ou pas traités et
qui méritent qu’on s’y attarde. Je veux d’abord revenir sur
la question de la laicité. Gelle-ci s'impose, comme a tout
un chacun, bien siir, au nom d’une valeur essentielle qui est
celle du respect de I'autre et des différences, condition d'une



134

ACTES

indispensable cohésion nationale. Mais il s’y ajoute, pour les
militaires, une obligation. En effet, les armées détiennent de
fait une capacité extravagante, celle que procure la force des
armes qui leur sont confiées. Le pouvoir ainsi conféré est si
considérable que 'on éprouve le besoin de le cantonner : obli-
gation de porter un uniforme, interdiction de se syndiquer,
de manifester... Une telle capacité, extravagante, je le répete,
au regard du droit commun, ne va pas sans une nécessaire
légitimité. Or, a ce jour, seule la nation donne cette légitimité
al’armée et celle-ci en est en quelque sorte la délégataire pour
porter les armes et en faire usage si nécessaire.

On comprend bien, dés lors, que ce pouvoir et la légitimité
qu’il réclame ne sauraient s’accommoder d’une représenta-
tion qui serait celle d'un groupe, d’une faction, d’un parti,
d’une idéologie ou d’une secte. Ainsi s’'impose, plus que pour
tout autre corps de I'Etat, la laicité des armées. G’est pourquoi,
lorsque, parfois, de jeunes militaires, cela arrive, enfreignent
les regles par des comportements ostentatoires, telle est la seule
réponse a leur donner : ils portent alors atteinte au fonde-
ment méme de leur engagement, le service de la France et de
la nation.

Autre point. On a parlé de la mort, mais on n’a pas évoqué
les blessés. Le général de Lapresle, présent dans cette salle,
et que je salue avec une respectueuse amitié, connait bien le
sujet, lui qui était gouverneur des Invalides. Pour ceux qui
ne le sauraient pas, les Invalides demeurent I'institution pour
laquelle ils ont été créés voici plus de quatre siecles : un hopi-
tal et une maison d’accueil pour les invalides de guerre. Or,
aujourd’hui encore, ceux-ci existent, parfois trés jeunes et
tres grievement blessés, plus nombreux que les morts dont les
obseques solennelles sont relayées par les médias. On ne parle
pourtant jamais d’eux. Ne pensez-vous pas que leur sort se
rattache a la méme problématique que celle qui est ici abor-
dée ? Face a la mort, il existe ce qu’il faut bien appeler une
liturgie, qu’elle soit laique ou religieuse, pour aider au passage.
Mais le grand blessé, lui, ne tourne jamais la page... Voila un
point qui, autant voire plus que I'autre, exige une réponse a la
question du sens. Par ce biais aussi, le fait militaire aborde les
rivages du religieux et du sacré.

Les trois autres points que je voudrais souligner sont plus
techniques. Les armées ne sont pas étrangéres aux phénomenes



CONCLUSION

de société, c’est un truisme. Parmi ceux-ci, la virtualisation du
réel, sij ose hasarder cette expression, n’est pas des moindres.
Le fait militaire en est affecté a deux degrés. Indirectement,
quand les enfants, et pas seulement eux, passent leur temps
a faire la guerre sur des jeux vidéo ou a en subir les images
a la télévision. Directement car, aujourd’hui plus qu’hier, la
majorité des militaires interviennent en opération par le biais
d’écrans qui virtualisent totalement leur action. Virtualité,
distanciation, déshumanisation, banalisation, notamment de
la mort... Quelles conséquences cela peut-il avoir pour notre
réflexion ? Voila de quoi la prolonger.

Autre évolution en cours : la privatisation de la guerre. Tout
commence par un propos de bon sens dans le libéralisme
ambiant : pourquoi les armées continueraient-elles a assu-
rer des fonctions qui seraient mieux remplies, et 2 moindre
colit, par des organismes, éventuellement privés, dont c’est le
métier ? Et 'on parle beaucoup aujourd’hui au ministere de la
Défense de déport de fonctions. Mais, dans ce droit fil, outre-
Atlantique, on va beaucoup plus loin. Ainsi fleurissent les
sociétés militaires privées (SMP) dont les compétences recou-
vrent aujourd’hui largement des fonctions jusque-la jugées
strictement régaliennes. Elles sont notamment trés largement
a l'ceuvre en Irak, avec les débordements que I’on connait.
L’action militaire peut-elle s’exercer dans une stricte logique
économique ? Si tel devait étre le cas, notre sujet n’a plus d'in-
térét. Mais le retour au temps des condottieri constitue-t-il
un progres de civilisation ? Voila encore de quoi prolonger
la réflexion.

Enfin, il faut revenir sur une problématique qui a été posée
a la fois par Monique Castillo et Daniéle Hervieu-Léger, mais
en des termes différents. C’est celle d’un nécessaire « grand
dessein », d’essence il est vrai quasi sacrée, dans lequel,
historiquement, la geste militaire puise I'essentiel de son inspi-
ration. Or I'une le juge promis a disparition quand 'autre se
contente de I'estimer problématique. Monique Castillo posait
ainsi la question de la capacité a surmonter la désacralisation
de la société postmoderne. C’est effectivement une question
extrémement importante. Mais il me semble qu’elle fait impli-
citement référence 2 une vision de 'armée a vrai dire datée :
celle qui en fait le rempart de la < patrie », a la fois sacrée et
menacée. Il est vrai que si la patrie, qu'on n’appelle d’ailleurs

135



136

ACTES

plus comme cela, n’est plus ni sacrée ni menacée, quelle légi-
timité et quelle inspiration reste-t-il pour I'armée ?

Voila une question que nous n’avons pas éludée lorsque nous
avons rédigé en 1999 L'Exercice du métier des armes dans 'armée de terre,
fondements et principes. Pour la premiére fois de son histoire, la France
ne se connaissait plus d’ennemi effectif ou potentiel suscepti-
ble de faire peser sur elle une « menace ». Or, jusque-la, non
seulement la < menace » donnait une légitimité a la < défense »,
vocable miroir qui s’était imposé a la fin de la Seconde Guerre
mondiale en lieu et place de la « guerre », mais elle était aussi tres
structurante pour les armées, qui s'organisaient en conséquence
poury faire face. Pour autant, le monde de paix briévement révé
par des esprits généreux apres la « chute du mur > se révélait un
monde de violences qui soulignait comme jamais I'impérieux
besoin des armées. Nous sommes ainsi partis de I’évidence de ces
violences, dont le spectacle est aujourd’hui largement relayé par
les moyens de communication modernes. Chacun pouvait consta-
ter le caractére universel de 'horreur provoquée, au-dela de tous
les relativismes, par ce qu’il faut bien appeler le Mal, I'existence
objective du Mal, a travers ses expressions paroxysmiques : I'insou-
tenable massacre des innocents, hier les juifs, femmes et enfants a
la porte du four crématoire, aujourd hui le génocide rwandais.

Cette évidence s’imposait a tous. Elle réclamait qu’on y mette
un terme. Elle révélait qu’au-dela des bonnes intentions, en
dépit de 'humanisme qui impreégne les consciences, quelles
que soient les injonctions des convictions religieuses, il est des
seuils a partir desquels il n’est d’autre solution que 1'usage
de la force, c’est-a-dire la capacité a infliger la destruction
et la mort. Ainsi se rappelaient la nature et la fonction des
armées : au-deld du vocable réducteur de « défense », elles
étaient détentrices de I'extravagante capacité de faire usage de
cette force, a la mesure des violences 2 combattre.

Mais, dans le méme temps, a travers le rejet de la violence se
révélait aussi, en quelque sorte < en creux », une commune
adhésion, plus ou moins consciente, plus ou moins explicite,
a ce qu'il faut bien appeler des valeurs a vocation universelle :
I'universalité de '’homme, le prix attaché a la vie, I'intégrité et
la dignité de la personne humaine. Ainsi s’impose de plus en
plus 2 ’humanité tout entiére, et c’est 'un des aspects positifs
de la mondialisation, une conscience de destin commun.

Des lors se trouvait légitimé 1’emploi de la force. Mais il



CONCLUSION

s’en trouvait de surcroit nécessairement cantonné, car si la
force devait étre elle-méme violence sans limites, surgissaient
alors d’insupportables contradictions. Ainsi se réactivait la
haute ambition multiséculaire de maitrise de la force comme
un grand idéal humaniste, venu des origines, souvent trahi,
jamais démenti, au cceur de nos enjeux de civilisation, mais
aussi de la complexité de la condition humaine. En effet, il
ne fallait pas éluder une difficulté extréme : le caractére quasi
sacré qui entoure cet idéal inspiré de ce que j'appellerai le
< principe d’humanité » est redoutablement ambivalent ; pour
peu que la sacralisation de la cause entraine la diabolisation de
I’adversaire, alors ressurgit la barbarie. C’est une constante
historique, plus que jamais actuelle ; vous en connaissez les
tristes exemples, notamment contemporains.

Je ne suis donc pas en accord avec Daniele Hervieu-Léger
lorsqu’elle parle de la fin du « grand récit ». Qu’il réclame
une reformulation, nul n’en doutera. Ce qui pose probleme
aujourd’hui, ce n’est pas une haute inspiration, je viens de
tenter de la caractériser dans son expression la plus resserrée,
mais son indispensable médiation, 1’échelon intermédiaire
qui jusqu’a présent incarnait cela, pour le meilleur et pour le
pire : la nation, ou la patrie, telle qu'on la dénommait plus
volontiers hier.

Ce matin, Dominique Alibert a bien montré, et c’est un
paralléle intéressant méme s'il ne faut pas le pousser trop loin,
les analogies qui existent entre la fin de I’'Empire romain
puis de I’'Empire carolingien et les Temps modernes avec
cette période intermédiaire de chaos. Peut-étre faudra-t-il
en passer par la. J’ai cependant la conviction que le « grand
récit » est toujours la, potentiellement. De toute fagon, c’est
I’ancien militaire qui parle, s’il n’y a pas de « grand récit »,
il y aura, si j'ose dire, un < petit récit ». En effet, un chef
militaire digne de ce nom, qui veut que sa troupe se comporte
comme il convient et remplisse sa mission, n’aura de cesse de
la motiver, donc de lui camper une image d’elle-méme et du
sens de sa mission qui remplira cet office.

Je vois par ailleurs de multiples indices qui montrent que
le pire n’est jamais certain ; je vois des enfants dans les écoles,
dans les colleges et les lycées qui sont préts a croire en ce grand
dessein, pour peu qu’on le leur propose. Un dessein ou il
y a aussi place pour le politique. Les gens de ma génération

137



138

ACTES

se souviennent du retour du général de Gaulle au pouvoir.
Dans les années qui précédaient, méme les enfants que nous
étions n’étaient pas fiers d’étre Francais. Souvenez-vous de
cette époque ou les présidents du Conseil se succédaient a un
rythme effréné et dont la premiere démarche était le voyage
a Washington pour y chercher des subsides. Souvenez-vous
de 'accablement qui nous avait saisis 4 I’annonce de la chute
de Dién Bién Pha. Et puis, en I'espace de quelques mois, le
Général a redonné a la France a la fois une place signalée dans
le concert des nations et la fierté d’elle-méme. Il avait un
«grand dessein », il en faisait le « grand récit », et ¢ca marchait.
Ne désespérons donc pas du politique...

Mais revenons-en au sacré et, plus particuliérement, a
son ambivalence que j’ai esquissée précédemment. A travers
les ages, de facon constante et sous de multiples formes, la
barbarie dans ’action militaire ressurgit toujours lorsqu’il y
a sacralisation de l’action et, en amont, sacralisation du but
politique. En effet, s’il y a sacralisation, celui qui est porteur
de ce but politique est porteur du Bien. Ceux qui s’opposent a
lui sont alors forcément animés par le Mal et diabolisés, donc
affectés d'un déni d’humanité. Le XX° siecle, autant et plus
que les siecles antérieurs, a connu nombre de ces régressions
barbares. Sacralisation de la race, c’est le nazisme ; sacralisa-
tion de la classe, c’est le marxisme. Est-ce un hasard si une
certaine sacralisation des Droits de '’homme et de la démo-
cratie telle qu’on la voit a I’ceuvre de nos jours peut produire
les mémes effets ?

Tout cela est extraordinairement difficile, car pour autant,
il n’est pas de troupe vaillante sans une puissante inspiration
et sans I'usage, pour cela, de pratiques telles qu'une véritable
liturgie laique propre a conforter cette troupe et ses chefs dans
son identité collective, dans sa cohésion, dans son inspiration,
et donc dans son moral. Celui qui a la redoutable tache d’or-
chestrer et de doser cette délicate et ambivalente alchimie, c’est
le chef. Cest ce brave lieutenant de vingt-cinq ans a la téte de
sa trentaine d’hommes, c’est ce capitaine de trente ans avec sa
centaine d’ hommes, et ce colonel avec son millier d’hommes.
C’est dire a quel point le recrutement de nos chefs doit étre
de qualité, tout comme celle de la formation qui doit leur étre
dispensée et, en amont, le corpus documentaire, réglemen-
taire et pédagogique sur laquelle s’appuie celle-ci.



CONCLUSION

En ce domaine, John Christopher Barry, en nous présentant
le « credo » du soldat américain, nous a montré le caractére
potentiellement délétere de tels outils conceptuels. Pour ce
qui nous concerne, notre « code du soldat», traduction
schématique de notre «grand récit », pour reprendre I’ex-
pression précédemment employée, est, quant a lui, en parfaite
cohérence avec les principes esquissés ici, mais sans garantie
de résultat car, dans les situations extrémes qui sont le lot des
soldats, 1a ot il n’y a pas de bonne solution, seule, parfois,
in fine, la conscience dicte les choix, dans ’expression d’une
pleine liberté.

Au risque d’étre encore plus schématique, en conclusion de
ces riches débats, j'énoncerai la proposition suivante : I'action
militaire, plus que tout autre activité humaine, a besoin de
sens, comme d un horizon sacré, et cet horizon sacré, c’est
la cause de 'homme. Retenons qu’elle peut étre infiniment
mieux orchestrée qu’elle ne 'est, et que le pire n’est jamais
certain.

139






I POUR NOURRIR LE DEBAT






DAVID CUMIN

LE DROIT ISLAMIQUE
DE LA GUERRE

L’islam est la religion d’Abraham, de Moise et de Jésus,
révisée par Mahomet (570-632), le dernier des envoyés
divins. Ses sources sont le Coran (al Quran, le « Livre de la
Révélation »), le Hadith (le récit des paroles et actions du
Prophete), la charia (I’ensemble des préceptes relatifs a la
conduite de I'individu, qu’ils soient de nature religieuse,
morale ou juridique, ou droit islamique au sens large),
et le figh (I'ensemble des préceptes juridiques relatifs aux
rapports entre individus, dans leurs aspects sociaux, écono-
miques et politiques, ou droit islamique au sens strict), un
systeme élaboré coutumiérement (la sunna) par les savants
et non par une autorité législative. L’ijtthad désigne 1’effort
intellectuel et prudentiel visant 2 compléter, corriger et
interpréter les normes de la charia.

L’orthodoxie en islam se présente sous la forme de quatre
écoles, chacune créée par un imam dont elle porte le nom :
Hanifa (mort en 76%), Malik (795), Chafi’i (820), Hanbal
(855). Le droit islamique comprend un « droit interna-
tional » (sgzar), qui régle les rapports au sein du monde
musulman d’une part, entre le monde musulman et le
monde non musulman d’autre part. Traditionnellement,
le droit islamique du temps de paix traite de la condition
des étrangers, des ambassadeurs et consuls, des traités, du
commerce, de 'arbitrage ; le droit islamique du temps de
guerre traite de la déclaration des hostilités apres ultima-
tum, des régles du combat et du traitement des prisonniers,
du statut des terres et des populations conquises, de 1'ac-
quisition et du partage du butin, de la conclusion de la
tréve ou de la paix. L’ouverture du monde a la révélation
transmise par I’archange Gabriel 2 Mahomet est désignée
par le terme fath. C’est a partir de cette notion que se déve-
loppe la doctrine du jihad.



144 POUR NOURIR LE DEBAT

I™ Droitislamique et droit international général

En tant qu Etats membres de I’Organisation des Nations
Unies (ONU), les pays musulmans relevent du droit inter-
national général ; en tant qu’Etats musulmans, membres de
I'Organisation de la conférence islamique (OCI), ils relévent
du droit international islamique. Ils appartiennent ainsi a
deux ordres juridiques, en droit de la paix comme en droit
de la guerre. L’obligation universelle de respecter les princi-
pes généraux ou les régles coutumieres du droit international
implique que ce dernier ait réellement un caractére universel.
Or, a la fois laic et d’origine européo-américaine, celui-ci
conserve un aspect ethnocentrique malgré les revendications et
les résultats obtenus par les pays du tiers-monde. Les Etats issus
de la décolonisation sont parvenus a imposer le principe de la
table rase en matiére de succession d’Etats : les traités conclus
par les puissances coloniales ne les lient pas, sauf s’ils mani-
festent la volonté de les reconduire. En accédant a la qualité
d’Etat souverain et en adhérant aux Nations Unies, ils ont
cependant accepté les régles de la Charte en jus ad bellum, ainsi
que les régles coutumieres du jus in bello’. De plus, la plupart
d’entre eux ont adhéré, avec ou sans réserves, aux Conventions
de Geneéve du 12 aolt 1949 et a leurs protocoles additionnels
du 8 juin 1977, ainsi qu’a d’autres instruments du jus in bello
et du droit des armements. L’étude du droit islamique de la
guerre montre néanmoins a quels conflits de normes peuvent
étre confrontés les Etats musulmans. Auparavant une bréve
comparaison entre christianisme et islam s’impose.

I™ Christianisme etislam

Le christianisme et I'islam sont deux religions écrites (elles
sont donc ouvertes aux conflits d’interprétation, mais le chris-
tianisme romain dispose de l'autorité pontificale pour fixer
le dogme), inspirées puis révélées donc transmissives, mono-
théistes, dualistes (le Dieu créateur transcendant est séparé du
monde créé immanent, mais I'incarnation du Christ fait la

1 Ledroitde la guerre au sens large, ou jus ad bellum, régit le recours a la force armée en déterminant qui
a le droit d'ordonner la guerre et quels en sont les auteurs (les belligérants) et ainsi que les causes ou
les buts. Le droit de la guerre au sens strict, ou jus in bello, régit les modalités des conflits armés.



LE DROIT ISLAMIQUE DE LA GUERRE

jonction entre I’humain et le divin puisqu’il est a la fois «vrai
homme et vrai Dieu »), parousiques, universalistes, mission-
naires, communautaires ('Umma est i la fois Eghse et Etat; le
christianisme, lui, sépare les deux), théocratiques, ritualistes,
égalitaires, métaphysiques (la vie ici-bas n’est qu’'un passage
vers la vie dans ’Au-dela), qui ont emprunté au paganisme
indo-européen (gréco—romain d’un c6té, gréco-perse de
l'autre) tout en combattant le polythéisme.

Les deux différences les plus sensibles portent sur la distinc-
tion du spirituel et du temporel d’une part, sur la guerre
d’autre part. Ici, le port des armes est incompatible avec |'état
de clerc, la, il est le privilege du musulman. Cette double
différence s’explique par I'histoire autant que par le message
théologique. Le christianisme est apparu dans un Empire
romain doté d’une forte armée, d'une administration efficace
et d'une haute culture. Dans ce contexte, et indépendamment
des paroles du Christ, I'Eglise ne pouvait se développer et
s'imposer par la force des armes ou se substituer a I'Etat. Elle
parvint a christianiser I’empire puis les royaumes germani-
ques, mais 'appareil religieux et I'appareil politique restérent
toujours distincts, y compris dans la société chrétienne médié-
vale. L'islam, au contraire, dés sa naissance dans une péninsule
Arabique arriérée, a lutté armes a la main pour s’imposer; il
n’a pas séparé le religieux du politique, si bien que le droit
coranique embrasse toute la société. La Chrétienté occiden-
tale est née d'une catastrophe : la chute de 'Empire romain.
L’islam, lui, a commencé par un triomphe : la conquéte (futu—
hat) d’un empire aprés les victoires sur les Byzantins et les
Perses. Il fut guerrier dés I'origine.

Chez les chrétiens comme chez les musulmans, la fonction
morale du gouvernement est de commander le Bien et d’in-
terdire le Mal, autrement dit de permettre a I'individu de vivre
vertueusement, en bon chrétien ou en bon musulman, afin de
préparer son Salut. Dans ce cadre, les sujets doivent obéissance.
Sil'autorité ordonne le Mal, si elle gouverne en dépit de ce
que Dieu a révélé ou en privilégiant ses intéréts particuliers,
il faut désobéir au tyran (taghut) car la souveraineté revient a
Dieu seul. Le pouvoir comme I'obéissance sont limités par
les préceptes divins que ni les gouvernants ni les gouvernés
ne peuvent changer. Le christianisme et I'islam reconnais-
sent cependant a I'autorité une présomption de légitimité

145



146

POUR NOURIR LE DEBAT

et interdisent de pratiquer a la légere la désobéissance. Dans
le domaine de la morale, tous deux préférent un controéle
<« horizontal » (communautaire) 2 un contréle < vertical »
(étatique) : chaque croyant est « responsable » de ses core-
ligionnaires qu’il doit conseiller, corriger ou reprlmander
lorsque ceux-ci sont tentés par le péché. Mais en islam, I'Etat
est simultanément Eglise, alors que dans la Chrétienté, I'Etat,
armé mais spirituellement subordonné a I’ Eghse est distinct
de celle-ci, désarmée mais spirituellement supérieure.

I™ Représentation du monde et doctrine de la guerre

Etant donné I'importance de la guerre dans la genése et
I'essor de 'islam, le Prophete, les autorités et les oulémas
(docteurs en droit musulman) ont élaboré une doctrine de la
guerre et du droit de la guerre : le jihad, au sens de la « petite
guerre sainte »°. Cette doctrine a été fixée tres toét, comme
I'ensemble de I'islam, puisque le sunnisme, a la différence du
chiisme, a dés le X° siecle déclaré close la <« porte de I'interpré-
tation » (bid'a). Le jihad ne fait pas partie des cinq prescriptions
rituelles fondamentales (ibadat) de 1'islam que sont la profes-
sion de foi (chahada) en I'unicité de Dieu (tawhid), la priere
(rak’a), 'auméne (zakat), le jeine durant le ramadan, le peleri-
nage (hajj) 2 La Mecque. Ce n’est donc pas un devoir individuel,
sauf si le territoire musulman est envahi par des armées infi-
deles; dans ce cas-la, tous les croyants doivent lutter contre
I’envahisseur en oubliant, au moins provisoirement, ce qui
les divise ; il s’agit d'une obligation individuelle (fard ayn) pour
les musulmans du territoire envahi, d'une simple obligation
collective (fard kifaya) — ¢’est-a-dire incombant aux autorités —
pour les autres musulmans. Pour les radicaux, il s’agit d’une
obligation individuelle pour tous les jeunes musulmans aptes
(chabiba). Certains voudraient méme faire du jihad le sixieme
pilier de l'islam...

La «guerre sainte » n’est pas nécessairement un < ultime
recours », mais elle dépend assurément de I’<« espérance

2 les rellglons traditionnelles distinguent deux « guerres saintes» : la «petite» et la «grande». La
premiere est d'ordre extérieur et physique; il s'agit de la guerre sanglante livrée contre I'ennemi,
«l'infidele » ou le «barbare». La seconde est d'ordre intérieur et moral ; il s'agit de I'ascése, ¢'est-a-dire
du combat mené en chacun contre I'ignorance, la lacheté et la tentation.



LE DROIT ISLAMIQUE DE LA GUERRE

raisonnable de succes » (deux criteres traditionnels de licéité
de la guerre dans la doctrine chrétienne). Si les musulmans
sont forts, ils doivent s’imposer aux infideles, sinon ils peuvent
composer avec eux en vertu de la doctrine de la « dissimula-
tion » (tagipya). L'alliance militaire avec des infidéles est-elle
alors permise ? Du point de vue traditionnel, elle est exclue
pour ce qui touche a la sécurité d'un territoire musulman ou
pour combattre d’autres musulmans, sauf s’il s’agit d’héré-
tiques®. Inversement, en cas de guerre contre une puissance
infidéle, les musulmans doivent rompre toute relation avec les
non-musulmans relevant de cette puissance. Chez les radicaux
pratiquant l'attentat, cette doctrine de la « rupture et fidé-
lité » (al walawa-1bara) justifie le déces de musulmans tués parce
qu’ils se trouvaient a proximité des infidéles visés, prétant au
soupeon de se lier avec eux.

Ala doctrine du jihad correspond une représentation spéci-
fique du monde. Celui-ci se partage en deux : les territoires
ott domine l'islam (Dar al-Islam) et les autres (Dar al-Koufr). Ces
derniers se subdivisent en espaces de la guerre (Dar al-Harb)
ouverts au combat (gital) et en espaces de la paix (Dar al-Ahd)
ouverts a la prédication (dawa). Les deux voies de 1'action
religieuse sont la plume (al-qalam) et 1'épée (al-sayf) : avant de
vaincre, il faut essayer de convaincre. Au sein des espaces de
la paix, on distingue les pays tributaires ou avec lesquels des
traités inégalitaires ont été conclus (Dar al-Kharad)), les pays
amis ou liés par des traités égalitaires (Dar al-Sulh) et ceux avec
lesquels nul traité n’a été conclu (ce qui les rapproche du Dar
al-Harb). S’ajoutent les pays hérétiques (Dar al-Rafid). Salam
désigne la paix entre musulmans, la «vraie » paix; ahd, la paix
« conventionnelle », donc révocable. Le Dar al-Ahd correspond
a la situation dans laquelle le souverain non musulman accepte
la prédication islamique sur son territoire, sans exiger de réci-
procité (pas de mission non islamique en terre musulmane).

L’islam ne désigne pas un lien territorial mais un lien
personnel : étre musulman suffit pour étre membre de 1'Umma,
quel que soit le territoire dans lequel on se trouve. On nait
musulman (par le péere), sans avoir besoin de baptéme ; mais

3 Laquestion a été largement débattue aprés I'invasion du Koweit par I'lrak, le stationnement de forces
non musulmanes en Arabie Saoudite et la participation de troupes musulmanes a I'offensive contre
I'Irak aux cotés d'alliés non musulmans. L'Instance des grands oulémas d'Arabie Saoudite a autorisé
ce stationnement et cette participation dans deux avis rendus en ao(it 1990 et en janvier 1991 qui ont
suscité de virulentes critiques.

147



148

POUR NOURIR LE DEBAT

les non-musulmans peuvent se convertir. A quel droit les

musulmans doivent-ils obéir en pays non musulman : au droit
musulman ou au droit local ? Sur ce point, il faut distinguer
les territoires dans lesquels ils restent minoritaires et ou il leur
faut composer de ceux dans lesquels ils deviennent majoritai-
res. L'obéissance a I'autorité infidele n’est alors plus légitime,
I'insurrection est justifiée et les Etats musulmans sont auto-
risés a soutenir les opprimés (mustad’afun). Un souverain non
musulman peut-il exiger I'obéissance de sujets musulmans

— la question se posa avec I’expansion coloniale russe et ouest-
européenne ? Ouli si, sous son autorité, I’observation de la loi

musulmane est possible (le territoire demeure Dar al-Islam).
Mais il leur est impossible de participer a des guerres contre

d’autres musulmans qui seraient décidées par des gouver-
nements non musulmans. L'islam traditionnel, quant a lui,
recommande aux musulmans résidant en pays infidele de partir

(hijra, d’ou dérive le mot «hégire », la fuite de Mahomet hors

de la ville natale, La Mecque, et son exil 2 Médine) plutét que

de subir une loi infidéle. Un autre choix serait le « commu-
nautarisme » : les musulmans devraient bénéficier d’un statut

dérogatoire, propice a leur « rassemblement » (tagjammu) et a

leur « cohésion » (takattul). L'acceptation par un musulman

d’un droit non musulman peut étre appréciée de deux facons :

soit comme un acte de « dissimulation », permettant de vivre

en paix sous une autorité non musulmane (I'islam permet au

croyant qui séjourne hors de 'Umma de ne pas montrer sa foi),
soit comme un acte d’apostasie (irtidad).

I™ Le droitislamique de la guerre

En islam, il n'y a de guerre juste que la « guerre sainte »,
c’est-a-dire celle ordonnée par I'autorité politico-religieuse
et menée par des combattants habilités qui se placent sous le
signe du croissant, selon les modalités permises, et dont la
récompense est la rémission des péchés, donc la promesse du
paradis car le combat est assimilé a la pénitence et la mort qui
en découle au martyre. Dans le christianisme, au contraire, la
guerre peut étre < juste » ou < sainte » ; une guerre qui n’est
pas < sainte » peut étre < juste ». Pour l'islam, la « guerre
sainte » doit étre livrée avec une « intention droite », le



LE DROIT ISLAMIQUE DE LA GUERRE

critere de la sincérité du combat au service de Dieu permettant
de déterminer la destinée eschatologique du combattant (les
actes sont jugés selon les intentions).

Le jihad est décidé par l'autorité légitime : autrefois le
Prophete, les califes (les « successeurs du Messager de Dieu »)
et les sultans, de nos jours les chefs d’Etat et de gouverne-
ment (rais). Autant d’autorités qui peuvent étre conseillées
par des avis (fatwa) donnés par les oulémas. Mais hier comme
aujourd’hui, les mouvements radicaux récusent le monopole
gouvernemental du jus belli, et revendique les droits de la belli-
gérance, soit contre les régimes en place accusés d’apostasie,
soit contre les puissances infidéles accusées d’agression : en cas
de défaillance du gouvernement légal, tout ouléma pourrait
déclarer le jihad et tout musulman préparé pourrait mener
celui-ci contre 'infidéle ou 'apostat.

Le but du jihad est la défense ou la propagation de I'islam.
Il s’agit de combattre ses ennemis extérieurs : les infideles
(harbi ou kaﬁr), paiens, juifs et chrétiens, mais aussi zoroas-
triens et Sabéens — habitants du royaume de Saba —, « gens
du Livre » (ahl al-Kitab). Vaincus, les paiens n’ont le choix
qu’entre la conversion et la mort ; les « gens du Livre », eux,
peuvent opter pour la conversion ou la soumission. Mais il
s’agit aussi de lutter contre les ennemis intérieurs, apostats
(murtadd), hérétiques (rawaﬁd) et rebelles, qu’il est nécessaire
d’anathémiser (takfir) au préalable. L’autorité étant instituée
par Dieu, toute rébellion contre I’autorité musulmane est une
rébellion contre Dieu; inversement, la rébellion est justifiée
contre une autorité musulmane devenue apostate ou hérétique,
c’est-a-dire rebelle envers Dieu. La finalité ultime du jihad est
la paix, la «vraie » paix qui régnera lorsque I’humanité sera
réunie dans I'islam. La parole de Dieu s’adressant a tous, il
est du devoir des croyants de convertir ou de soumettre ceux
qui ne 'ont pas encore adoptée, du moins de les y inviter ou
inciter. Une obligation collective qui incombe aux autorités
et durera jusqu’a ce que le monde soit converti ou soumis a la
«loi divine » (hakimiyya).

Certains juristes et théologiens ont préné le jihad défensif
qui n’autorise a combattre les infideles que si ceux-ci attaquent
les premiers. Mais la plupart ont adopté le jihad offensif, qui
prone la guerre dés que les circonstances sont favorables. Une
position intermédiaire consiste a autoriser le jihad dans le but

149



150

POUR NOURIR LE DEBAT

de récupérer des territoires musulmans perdus (Jérusalem,
I’Andalousie, le Cachemire, la Palestine...), suivant le principe
que tout acquis est irréversible aux frontiéres comme au coeur
de l'islam : il n’est pas admis qu'un musulman se convertisse
a une autre religion ni qu'une terre musulmane retourne a la
mécréance, méme si les musulmans y deviennent minoritai-
res. Ainsi, il existe un jihad de défense, le devoir de chaque
musulman (obligation individuelle) de défendre le territoire
de l'islam en cas d’invasion ; un jihad de conquéte, le droit
sinon le devoir de 'autorité (obligation collective) d’étendre
le territoire de I'islam ; un jihad de reprise, le devoir de 'auto-
rité de reprendre les territoires perdus par I'islam ; un jihad de
préservation, le devoir de 'autorité de réprimer les hérésies
ou les rébellions ; un jihad de restauration, le droit, sinon le
devoir, de chaque musulman de s’insurger contre I'autorité
apostate®.

Pour participer au jihad, il faut étre un homme musulman
majeur, sain de corps et d’esprit, éduqué et préparé (i'dad),
ayant recu l'autorisation de ses parents (s'ils sont musulmans)
et de ses créanciers (idem). D’o1 une sextuple limitation de la
qualité de combattant : pas de femme, pas d’enfant, pas d’'in-
fidele, pas d'infirme ni de fou, pas d'improvisation. Mais les
femmes doivent participer au jihad défensif en cas d’invasion,
et il est possible d’enréler des supplétifs non musulmans. Les
obligations envers les parents et les créanciers cessent égale-
ment dans ce cas. Sinon, la piété filiale ou le remboursement
des dettes sont au-dessus du jihad, une hiérarchie que récusent
les radicaux! Le combattant (mujahid) obéit 2 un commandant
(amir) et, si les prescriptions du jus ad bellum et du jus in bello isla-
miques ont été respectées, meurt en martyr (chahad)®. Le martyr

4 Lejihad et la croisade ont de nombreux points communs : division dualiste du monde entre fideles et
infidéles; sainteté de |'autorité, de la cause et des armées; sacralisation et régulation de la violence
«dans la voie de Dieu»; rémission des peches et promesse du paradis pour le combattant de Ia foi,
assimilé a un pénitent armé et & un martyr s'il meurt au combat ; malédiction sur les sceptiques ou
les traftres. Dieu est I'allié. Il est invoqué avant, pendant et aprés les batailles, remercié en cas de
victoire, apaisé en cas de défaite, celle-ci ne s'expliquant que par les péchés des hommes ou les
décrets insondables de Dieu. Le jihad se différencie cependant de la croisade en ce qu'il est mené pour
défendre, reprendre ou étendre le territoire de I'islam, alors que la croisade stricto sensu ne vise que la
reconquéte de la Terre sainte (Jérusalem).

5 Pourl'école hanafite, le martyr tué au combat doit &tre enterré apres une priére, donc une intercession
aupres de Dieu, prononcée par une personne idoine (¢'est ainsi que les Afghans, élevés dans le seul rite
hanafite, devaient le cas échéant transporter leurs morts sur de longues distances). Son salut n'est donc
pas assuré. Pour les trois autres écoles, en revanche, le martyr doit étre enterré sans priere funéraire,
dans les vétements qu'il portait et sans que son cadavre soit lavé (le sang du martyr dégage une «odeur
de sainteté»), puisque son Salut est assuré, ses fautes ayant été pardonnées (son dme voit le paradis).



LE DROIT ISLAMIQUE DE LA GUERRE

est aussi celui qui décéde volontairement pour la foi, afin de
témoigner a défaut de vaincre ; mais celui qui n’est pas menacé
d’étre tué n’a pas a se suicider et n’a pas a tuer d’innocents (les
attentats-suicides perpétrés en civil contre des civils consti-
tuent une triple transgression). Les radicaux, eux, estiment
qu’il n’y a pas de civils innocents : tout électeur, tout contri-
buable en Occident est complice des forces armées déployées
contre I'Umma ; la terreur se trouverait également justifiée par
le verset 60 de la sourate « Le Butin » du Coran, qui prescrit
aux musulmans de rassembler leurs forces pour « terroriser
I’ennemi d’Allah et le votre ».

Le but du jihad étant d’obtenir la conversion ou la soumis-
sion des infideles, il est indispensable, avant d’ouvrir les
hostilités, de les convier a se convertir ou a se soumettre®. Une
fois ouvertes, les hostilités obéissent a des regles qui doivent
étre enseignées et dont la violation prive le jihad et le mujahid
de leur légitimité religieuse, car ne doivent étre utilisés que les
moyens légitimes ou permis par Dieu (shar’ipya). Le combat-
tant a une éthique. Les livres de droit indiquent les actes
permis (halal) et ceux qui sont interdits (haram). On retrouve
dans le jus in bello islamique les principes généraux du jus in bello
universel, notamment les principes de distinction, de néces-
sité, de proportionnalité, de loyauté et d’humanité’, mais pas
celui de fidélité, car les personnes captives ou les populations
conquises sont incitées a se convertir. Autrefois, le butin était
autorisé, de méme que I'enléevement des femmes pour le plaisir
du soldat ; les captifs, s’ils pouvaient étre relachés, notamment
en échange de musulmans faits prisonniers, encouraient aussi
la mise 2 mort ou la réduction en esclavage, ou libérés contre
rangon.

Traditionnellement, quatre situations entrainent la fin
des hostilités. Soit les musulmans parviennent a convertir
leurs ennemis qui sont alors assimilés aux musulmans. Soit
ils conquiérent le territoire des infideéles, qui se soumettent
mais gardent leur religion (ils perdent leur souveraineté
mais conservent leur identité) et sont alors dhimmi, ¢’ est-a-
dire qu'ils sont protégés a condition qu'ils paient un tribut

6 Linterdiction de combattre sans le dire au préalable est a I'origine de la prolifération des «déclarations
de guerre » proférées par les groupes «jihadistes».

7 Auxx®siécle, les autorités sunnites et chiites ont toujours condamné I'emploi des «armes de destruction
massive».

151



152

POUR NOURIR LE DEBAT

(jiz))a), souscrivent a une infériorité de statut, demeurent
séparés des musulmans, acceptent la prédication islami-
que tout en s’abstenant de prosélytisme. Soit encore, ils
concluent un traité avec les vaincus, qui acceptent de verser
un tribut et bénéficient alors d’une paix conventionnelle
(ahd) ne pouvant étre rompue par de simples considérations
d’opportunité mais pour des motifs de fond. Soit enfin,
un traité est conclu mais sans qu’un tribut soit imposé :
les infideles bénéficient alors d’une simple tréve (hudna),
que l'autorité musulmane pourra rompre opportunément
mais apres avertissement. L’expansion européenne, a partir
du xvIII® siécle, bouleversa cette posture. Conformément
a la double doctrine de 'irréversibilité des acquis et de la
supériorité de l'islam, il n’est pas envisagé dans les livres de
droit que les musulmans puissent se convertir, se soumettre
ou verser un tribut !

Le jihad prend fin lorsque les infideles acceptent de se
soumettre. Il n’y a ni extermination ni assimilation, mais
discrimination et séparation des non-musulmans (organi-
sés en millet sous ’autorité de leur Eglise), jusqu’a leur
conversion. L’horizon de I'islam étant universel, I’ensemble
des groupes humains est susceptible de connaitre le dhimma
— la soumission aux musulmans — & défaut de 1’aslama — la
soumission a Dieu. S’il n’est pas dhimmi, I'infidele qui veut
circuler, résider, commercer ou travailler en terre d’islam
(mustamin) doit bénéficier d’une autorisation pour laquelle il
verse une taxe. La doctrine de I’aman, qui invoque l'intérét
de I'Umma de ne pas se couper du reste du monde, garan-
tit au mustamin la protection de sa vie, de sa liberté et de
sa propriété. Les non-musulmans ne sauraient bénéficier
d’un droit d’asile ou d’un droit au regroupement familial ;
l'autorité musulmane peut renouveler ou interrompre le
permis de séjour, mais elle doit permettre a 1’étranger de
regagner son pays d’origine. Si 'autorité peut résilier I'aman,
elle ne peut refuser le dhimma aux infidéles qui 'acceptent
ou en remplissent les conditions, car le dhimma, corollaire
du jihad, est une institution sanctionnée par Dieu. Mais en
cas de rébellion ou de fuite en terre non musulmane, les
dhimmi s’exposent au chatiment.



LE DROIT ISLAMIQUE DE LA GUERRE 153

I™ Le probleme de la guerre entre musulmans

En apparence, le probleme de la guerre ne se pose qu’entre
musulmans et non-musulmans. Il ne saurait y avoir de conflit
entre croyants, puisque seul est admis celui provoqué au nom
de l'islam. Mais I’Umma est divisée en plusieurs Etats. Et le
principe du réglement pacifique des différends entre musul-
mans connait des exceptions : la guerre est permise contre
Iapostasie, 'hérésie ou la rébellion.

L’apostasie est rigoureusement interdite. L’apostat est pire
que I'infidéle : nul accommodement avec lui n’est permis. 1l
n’a le choix qu’entre le retour a I'islam ou la mort. Et s’il
s’agit d’un dirigeant, le devoir du croyant est de le destituer.
L’apostasie revendiquée est rare dans 'histoire de I'islam, or
il est fréquent que les autorités ou les contestataires recourent
a l'anathéme contre leurs adversaires. Ceux qui imposent des
lois impies sont des impies; s'ils sont ou se disent musulmans,
alors ils sont apostats et doivent étre traités comme tels. C’est
cette argumentation qui a été utilisée contre les gouvernements
ou les mouvements n’adoptant pas I'interprétation de l'islam
donnée par les radicaux. De méme, I'allégeance aux infide-
les est une cause d’apostasie : tel est le cas des gouvernements
ayant reconnu Israél, ou qui mettent leur territoire (terres-
tre, maritime, aérien) a disposition des Occidentaux pour
des opérations militaires, ou qui ont conclu des alliances avec
des pays occidentaux. L'obéissance a4 un gouvernement impie
est également une cause d’apostasie qui peut, elle, toucher
les agents publics voire les simples citoyens! La rébellion se
distingue de I'apostasie en ce sens que les rebelles ne renient
pas l'islam mais recourent aux armes en son nom a l'encon-
tre d'un gouvernement accusé d’impiété. Par conséquent, un
jihad entre musulmans est concevable s’il s’agit de renverser un
gouvernement < impie » (doctrine du «soulévement pour la
cause de Dieu ») ou de mater une révolte « impie » (doctrine
de la « répression pour la cause de Dieu »).

Le probleme est qu’il n’existe aucune autorité islamique®
comparable a la papauté dans le catholicisme ou aux grands
ayatollahs dans le chiisme, qui serait habilitée a dire la <vraie »
doctrine et a déclarer légitime ou illégitime tel gouvernement

8  Lecalifat a été supprimé en 1924 (il n'avait plus d'effectivité depuis 1258!) et I'O CI, n'est pas
parvenue a s'imposer comme organe directeur du monde musulman.



154

POUR NOURIR LE DEBAT

ou telle insurrection. Il n’existe qu’un clergé de fait, les
oulémas, formés dans les universités islamiques (notamment
Al-Azhar, en Egypte). Eux seuls sont susceptibles de pronon-
cer 'anathéme, apres avoir pris les précautions requises :
employé mal a propos, le takfir aménerait la sédition au sein
des croyants. L'exigence d’'un gouvernement conforme a Iis-
lam peut étre interprétée de maniére minimale — sauvegarde
publique des prescriptions rituelles fondamentales —, ou de
maniére maximale — intégralité islamique de ’ordre social et
prosélytisme armé. Selon les radicaux, les gouvernements qui
se disent musulmans doivent appliquer rigoureusement la loi
islamique. Ils ne manquent pas de dénoncer les « oulémas de
palais », c’est-a-dire les docteurs musulmans inféodés aux
autorités ou appelant a 'arrét de la violence, et ils se préten-
dent des « oulémas de guerre sainte ».

Les radicaux dénoncent la « corruption » (fasad) et appel-
lent au «renouveau » (nahda). Ils systématisent les doctrines
de la < rupture et fidélité », de I’« unicité de Dieu» et de
la «loi divine ». La rupture avec les impies doit étre totale et
permanente, et cette obligation est collective et individuelle.
Autrement dit, les Etats musulmans doivent s’abstenir de toute
alliance avec les Etats non musulmans (y compris a’ONU), les
croyants ne peuvent se lier d’amitié avec des non musulmans,
le droit d’origine occidentale doit étre aboli. Si la souveraineté
n’appartient qu’a Dieu, nul ne doit lui étre associé (chirk) et
nul ne doit contester sa loi : la Constitution est ainsi condam-
née car elle représente une autre loi fondamentale que celle
de Dieu, tout comme la démocratie qui octroie le droit de
légiférer a d’autres qu’a Dieu (a faire du peuple I'égal de Dieu
ou a adorer le peuple a I'égal de Dieu). ATinstar des chrétiens
qui «associent» Jésus et Marie a Dieu, les musulmans adop-
tant ou acceptant les conceptions occidentales (par exemple les
mouvements participant aux élections) deviennent eux aussi
des < associationnistes » (muchrik). Quant a ceux qui refusent
de prendre position sur la « conformité a I'islam » de leur
gouvernement, ils sont accusés d’<« hypocrisie » (munaﬁq) ou
de « compromission » (irja). Face a ces munafigun ou a ces murji’a,
les radicaux se déclarent le « parti de Dieu » (hizb Allah, d’ ot
dérive « Hezbollah ») ou I'avant-garde (tali'a), la base (qaida),
les partisans (ansar) de I'islam. s se réclament de I« engage-
ment » (sahwa) et de la «révolte » (intifada), jusqu’a I’ « exil en



LE DROIT ISLAMIQUE DE LA GUERRE

vue du combat » (hijra). Selon la doctrine du « territoire de
témoignage » (Dar al-Chahad), ces < vrais » croyants, devenus
muhajirun (exilés), peuvent utiliser I'asile et la liberté de prédi-
cation que leur offrent des sociétés non musulmanes, en tant
que bases arriéres, pour se préparer a reconquérir le pouvoir
dans leur pays d’origine, lorsque ce dernier est dominé par
des « faux» croyants.

C’est ainsi que I'idée de la guerre contre I’ « apostasie » s’est
muée en doctrine de la révolution, fut-elle « restauratrice »,
comme forme de jihad des « déshérités » (mostaz’af) contre les
«orgueilleux » (mostakbar)®. L' objectif des radicaux est d’acca-
parer les références islamiques afin de se présenter comme les
champions de I'islam face a1'Occident et aux juifs, mais aussi,
et surtout, de désigner leurs adversaires musulmans comme
des « traitres» a I'islam. Pour eux, seule compte la finalité
religieuse, a I'exclusion des trois autres criteres du droit isla-
mique de la guerre : 'autorité compétente, le combattant
habilité, la modalité permise. Le suicide lui-méme, sous la
forme de l'attentat-suicide est autorisé en tant que modalité
de la « guerre sainte » livrée par le faible au fort! Une telle
interprétation détruit I’essence, donc la justification, méta-
physique du combat propre a la religion héroique de salut
qu’est I'islam™.

9 Les radicaux soulignent que I'avénement de I'islam fut lui-méme révolutionnaire : Mahomet fut d"abord
le chef d'une opposition au régime en vigueur a La Mecque.

10 Lesautorités religieuses de I'islam ont bien sir rappelé les limites juridiques du jihad et la
condamnation du suicide.

155



BIBLIOGRAPHIE

BESANCON Alain, «Le Vatican et I'islam », Commentaire n°® 120, hiver
2007-2008, pp. 901-917.

BLEUCHOT Hervé, « Le conflit des interprétations, le 11 septembre et le
droit musulman », Droit et Cultures n°® 45, 1-2003, pp. 241-276.

CHARNAY Jean-Paul, L'Islam et la guerre. De la guerre juste a la révolution sainte,
Paris, Fayard, 1986 ; La Charia et 'Occident, Paris, L'Herne, 2001.

DHAOUADI Zouhair, « L’islamisme contemporain et le probleme du
jihad. Approche anthropologique du combat-sur-la-voie-de-Dieu »,
Stratégique n® 28, 4-1985, pp. II1-137.

FLORI Jean, Guerre sainte, jihad, croisade. Violence et religion dans le christianisme et
lislam, Paris, Le Seuil, « Points », 2002.

KEPEL Gilles et MILELLI Jean-Pierre (dir.), Al-Qaida dans le texte. Ecrits
d’Oussama ben Laden, Abdallah Azzam, Ayman al-Zawahiri et Abou Moussab al-Zarqawi,
Paris, PUF, « Quadrige », 2008.

LEWIS Bernard, Les Assassins. Terrorisme et politique dans I'islam médiéval, Bruxelles,
Complexe, rééd. 2001.

MORABIA Alfred, Le Jihad dans l'islam médiéval, Paris, Albin Michel, 1993.

RECHID Ahmed, «L’islam et le droit des gens », Recueil des cours de I'académie
de droit international, La Haye, 1937, pp. 375-505.

SCHREIBER Jean-Philippe (dir.), Théologies de la guerre, université de
Bruxelles, 2006.

VIAUD Pierre (dir.), Les Religions et la Guerre, Paris, Le Cerf, 1991.

ZEMMALI Ameur, Combattants et prisonniers de guerre en droit islamique et en droit
international humanitaire, Paris, Pedone, 1997.



HAIM KORSIA

RETOUR SUR UNE CONTRIBUTION
DU NUMERO 9 D’ INFLEXIONS

Il n’est pas dans la tradition d’Inflexions de polémiquer mais
plutét, comme le proclame le titre complet de la revue, de
<« pouvoir dire ». C’est pourquoi je prends la plume afin de
réagir a I’article de ’amiral Philippe Sautter <« Auménerie
aux armées et commandement : quelle éthique commune ? »
qu’il a publié dans le n° 9 de cette revue, intitulé « Les dieux
et les armes ». Je le fais d’autant plus volontiers que I’amiral
Sautter a toujours ceuvré pour une véritable laicité, ouverte et
plurielle, comme j’aurai I’occasion de le rappeler.

Ma premiére remarque porte sur le début de 'article.
En effet, 'amiral rappelle les figures héroiques des aumo-
niers des maquis durant la Seconde Guerre mondiale, et
il précise : « Prétres ou pasteurs eux-mémes résistants. »
Comment oublier les aumoniers israélites, et je pense au
grand rabbin Kaplan, comment ne pas se souvenir de tous
les rabbins engagés dans les différents maquis, et je pense a
Samy Stourdze, comment ne pas garder la mémoire de ceux
héroiquement morts au combat, fusillés en tant que résis-
tants comme Samy Klein le 7 juillet 1944 ou simplement
exécutés par la milice dans un fossé le long d’une triste
route ? Et je ne parle pas de ceux qui furent déportés avec
leur communauté.

Cela est si important que j'ai aidé un professeur d’histoire
a écrire leur vie dans un ouvrage qui s’intitule Hommes de Dieu
dans la tourmente, et que le judaisme francais a édité en 1947 un
petit opuscule 4 la mémoire des rabbins morts au cours de
cette guerre. Mais il y eut également ces rabbins, forcément
inconscients ou trop courageusement obsédés par leur sacer-
doce aupres de leurs ouailles, qui servirent comme aumoniers
des camps d’internement en France. Bien que juifs, bien que
rabbins 2 une époque ou ce n’était pas la carte de visite la plus
facile a porter, ils y firent des miracles de sauvetage et d’hu-
manité. Beaucoup, comme René Hirschler a2 Marseille ou Elie
Bloch a Poitiers, y perdirent la vie ; tous firent honneur au
judaisme et a la France.



158

POUR NOURIR LE DEBAT

Ce n’est pas juste un effet de loupe, c’est simplement que le
judaisme s’est toujours donné pour combat de servir la France
qui, le 27 septembre 1791, la premiére, a accordé les droits
civils en tant que citoyens aux juifs.

La méme remarque vaut pour le paragraphe suivant qui
parle de la guerre d’Algérie, puisque, certes, I’amiral rajoute
les séminaristes aux prétres et aux pasteurs présents aupres
des militaires, mais il oublie une fois encore les rabbins qui,
pourtant, ont ceuvré aux cotés des troupes, en particulier ceux
d’Algérie, trés bien implantés dans le tissu social local.

Il est a noter que l'excellent document que constitue le
DVD sur les valeurs de la Marine, Quatre mots pour réussir sa vie :
valeur, discipline, honneur, patrie, comporte la méme omission. La
parole donnée a un rabbin aurait contribué a la trés haute
élévation de pensée qui ressort des propos du prétre et du
pasteur. Il est vrai, et j’en conviens, que les auméniers israéli-
tes étaient jusqu’'a maintenant trés peu présents. Et je compte
y remédier.

Mais le second point, le plus difficilement acceptable pour
moi, est la facon dont I'auteur de I'article rend compte d’une
cérémonie qui, pour lui, constitue un contre-témoignage
de l'action des auméniers aupres des forces. Un pilote d’hé-
lico de I’Aviation légére de I’armée de terre (ALAT) est mort
dans un accident « di trés probablement a une béte erreur de
pilotage » au-dessus de I'Italie durant la guerre en Bosnie. La
cérémonie se déroulait sur le porte-avions Foch et «]’aumé-
nier catholique s’était alors lancé dans une homélie vibrante
et chevaleresque en hommage a cet homme qui avait sacrifié sa
vie pour la paix en Bosnie, le comparant au sacrifice du Christ.
L’assistance n’avait pas été trés réceptive ».

Mon sentiment profond est que 'auménier a eu raison,
car cet homme est effectivement mort loin de chez lui afin
d’accomplir sa mission, et ce jour-la, s’il n’avait pas le visage
christique, il était tout au moins le visage de la France. De plus,
la mission de ce pilote, son engagement, sa foi en les armes de
la nation et son abnégation pour les servir, son espoir de voler
et la détermination qu’il a mise a faire aboutir son réve, tout
ceci mérite déja, sans méme qu’il donne sa vie pour nous, tout
notre respect. C’est probablement ce que disait le padre dont la
vocation n’est pas de juger mais de transcender la souffrance
des femmes et des hommes présents pour produire, si ce n’est



RETOUR SUR UNE CONTRIBUTIONDU NUMERO 9 D’INFLEXIONS

du réconfort, tout au moins de la cohésion et un peu d’espé-
rance, quel que soit son culte.

Quant au qualificatif < béte », concernant une éventuelle
erreur de pilotage, je le trouve terrifiant, car qui peut assurer
que dans le stress de ces missions, dans le flux d’informa-
tions que les pilotes doivent gérer et dans la tension d’une
mission de guerre ou d’entrainement, il n'y a pas de place
pour l'erreur humaine ? Aucune situation ne permet de 1'ex-
clure, méme si tous doivent travailler pour la réduire, au prix
de patients efforts, d’entrainements permanents, de mises a
niveau constantes, et il existera toujours un facteur humain
qui fait toute la fragilité de la technique. Ce n’est pas une
«béte » erreur de pilotage, c’est le risque qu’assument tous
les pilotes. Je me suis senti blessé par ce terme, méme si je suis
persuadé que ce n’est pas ce qu’a voulu dire I’auteur de 'ar-
ticle. Il n’est pas question bien entendu de donner des lecons
de patriotisme a ’amiral Sautter sauf a vouloir me ridiculiser,
et je conviens que lui a assisté a cette douloureuse cérémonie
et moi non. Mais je pense qu’il importe de laisser une marge
d’appréciation a chaque auménier en son service.

J’aurai enfin deux remarques plus ponctuelles. L’amiral
Sautter affirme : « Les aumoéniers seront-ils aussi demain
en OPEX des hommes de dialogue et de réconciliation entre
les communautés séparées par des appartenances religieuses
différentes ? Le commandement l'espére, méme si, pour le
moment, on ne peut pas dire qu’ils ont joué un grand réle,
par exemple en ex-Yougoslavie. » J’ai pu étre témoin en Cote
d’Ivoire du travail remarquable effectué par un pasteur afin
de tisser des liens avec toutes les autorités religieuses loca-
les et faire venir <« mille choristes pour la paix », vraiment
mille personnes de toutes les confessions du pays, et le chef
d’état-major de I'armée ivoirienne lui-méme, dans le camp de
Port-Boué, ce qui prouve évidemment I'utilité des auméniers
pour créer du lien social local. Je I'ai vu faire en Macédoine,
mais souvent dans la discrétion, comme 1'essentiel du travail
effectué par les padres. C’est peut-étre un tort, mais la discré-
tion est souvent consubstantielle 2 nos actions.

Et puis I'amiral, parlant des priéres des musulmans sur un
bateau, ajoute entre parenthéses « ce qui choque certains ». Il
y aurait une réelle logique a s’offusquer de la réaction de ces
< certains » car une armée laique, respectueuse de la foi de

159



160

POUR NOURIR LE DEBAT

tous, se doit de professer une grande fierté pour tous ceux qui
pronent une véritable éthique du soldat.

Le petit recueil extraordinaire que vient d’éditer la Marine
sur la connaissance des religions, de toutes les religions, y
compris le bouddhisme ou le confucianisme, témoigne de
cette recherche de connaissance de la religion de 'autre, ce
qui est, par nature, profondément ancré dans la conscience
collective des marins qui vont au loin découvrir d’autres terres,
d’autres hommes et d’autres cultures. Je sais que c’est juste-
ment I'auteur de l'article qui en avait lancé le principe lorsqu’il
était le patron des ressources humaines de la Marine.

L’amiral Sautter avait d’ailleurs organisé pour ses marins
musulmans un peélerinage a La Mecque lors d’une de ses
escales en Arabie Saoudite, et cela avait marqué ses hotes
qui avaient admiré son respect de la foi de ses hommes, de
tous ses hommes. Voila ce que nous partageons probable-
ment, car comme 1’affirment les Maximes des Péres : « Ceux
qui honorent les hommes, c’est I'Eternel Lui-méme qui les
honore. » 1



COMPTES RENDUS
DE LECTURE

L'ouvrage du colonel Benoit Royal sur I'éthique du soldat francais est
important car il réaffirme la primauté d'un questionnement permanent
du militaire afin d’assumer la violence regue ou, pire, celle délivrée aux
autres. D'ailleurs, une des rares affirmations de I'auteur qui rappelle un
commentaire relativisant de ma part est une petite phrase (p. 22) : «Le
soldat est le premier a affronter la mort : il peut la donner autant qu'il
peut la recevoir.» J'aurais tendance a considérer qu’il est plus difficile
d'affronter la mort de I'adversaire que sa propre mort et la superbe
postface du général Bachelet, qui reste pour I'armée de terre I'hnomme
de I'éthique, celui qui a introduit ce distinguo entre sa propre mort
comme un risque accepté alors que la mort donnée est une tragédie
de la conscience, réaffirme combien il est difficile pour un homme, un
étre aimant, de se voir forcé a entrer en guerre.

Porté par des récits concrets, des témoignages et des situations que
seuls ceux qui ont connu le feu sont a méme d'appréhender totalement,
I'ouvrage commente et explicite la théorie de base de la réflexion éthi-
que, quel que soit son domaine d'application. Si, a priori, I'introduc-
tion de I'éthique semble freiner I'efficacité et la performance par des
contraintes de moindre utilisation de la force ou du feu des armes, la
confiance générée par une posture humaine, intelligente et éthique est
profitable, in fine, a I'efficacité et a la performance. Les dégats causés
au moral des militaires qui ne se reconnaitraient pas dans les actes
qu’un pouvoir d'autorité les obligerait a accomplir seraient plus graves
que tout. C'est souvent la responsabilité du chef, de celui qui assume la
cohésion des hommes et des femmes dont il a la double charge, morale
et physique, pour un objectif et pour le succes d'une mission qui est
toujours celle d’étre honorable.

L'auteur expose rapidement I'histoire de la pensée éthique de la
guerre. On pourra regretter I'absence de référence aux réflexions du
Talmud sur la Bible : nous avons d'ailleurs ici I'illustration d'une lacune
trop largement partagée, alors que nous parlons volontiers de «culture
judéo-chrétienne ». Ceci dit, Royal arrive a notre conception occidentale
du droit de la guerre et de celui d'aprés la guerre en débouchant sur
I'obligation de ne pas limiter les préoccupations éthiques a certains
cercles, mais de les faire décliner par chaque militaire, qui porte ainsi
un autre type d'implication que son chef, sans étre pour autant déshu-
manisé au point de ne pas porter la responsabilité de ses actes. Le
colonel Royal arrive trés justement a la définition d’Aristote qui établit
que, sans ami, il est impossible de vivre, et passe du concept d'ami-
tié a celui de fraternité qui nous parle tant, a nous Francais. Or, pour
les militaires, cette vérité est encore plus forte car a la question «pour
qui meurt-on?», le général de Richoufftz a répondu, se fondant sur
les retours d’'expérience, que c'était avant tout, avant sa famille, son

M.

Conviction

d’humanité.
L’Ethique du
soldat frangais
Benoit Royal
Economica, 2008




162

COMPTES RENDUS DE LECTURE

pays, les valeurs de sa société, toutes choses importantes par ailleurs,
pour ses camarades, et |a tragique attaque d'Uzbin en Afghanistan I'a
encore démontré.

Le passage fort intéressant sur I'inhibition devant I'acte de tuer son
adversaire ameéne une réflexion sur la possibilité de désinhiber les
soldats, ce qui ne les rendrait pas plus efficaces, car I'un des enjeux
aujourd’hui, en particulier dans des conflits asymétriques, reste de
gagner le soutien de la population locale, ce qu'avait fort bien expliqué
David Galula, et qui reste la seule fagon d’envisager un succes pour la
reconstruction, le «jour aprés».

C'est en fait I'une des forces de ce livre de démontrer que le compor-
tement éthique d'un militaire, ou tout au moins la proportionnalité de
I'usage de la force, est un facteur réel de succes pour sa mission et,
plus largement, pour ses relations ultérieures, y compris avec ses enne-
mis, mais surtout avec lui-méme. Ce lui-méme recouvre également son
image dans sa propre société et I'idée que se font de lui ses parents, ses
proches et ses concitoyens.

Que serait un soldat qui se conduirait comme le méchant qu'il
combat? Il importe d'« opposer sa volonté a celle de son adversaire,
mais pas d'opposer une autre barbarie a la sienne» (p. 37). C'est en
s'appuyant sur la notion de dignité humaine que le colonel Royal,

- retrouvant d’une certaine fagon le verset biblique « Tu aimeras ton

prochain comme toi-méme » qui impose de s'aimer au moins un peu
soi-méme afin d'aimer les autres -, propose de «donner du sens a
I'action » en étalonnant notre respect de la dignité de I'autre sur notre
respect de notre propre dignité humaine. C'est d'ailleurs le sens que le
Talmud donne au verset précédemment cité : « Ne fais pas a autrui ce
que tu ne veux pas qu’on te fasse.» C'est en fait un échange perma-
nent entre les belligérants, une sorte d'interpellation par les actes que
I'auteur qualifie trés justement de «stratégie de I'exemple», en y inté-
grant I'exemplarité permanente du chef envers ses propres soldats.

Ouvrant sur le remarquable article du docteur Clervoy publié dans
la revue («Le décrochage du sens moral», Inflexions n° 7), qui figure
d'ailleurs en annexe, Benoit Royal aborde quelques cas de perte de
reperes éthiques de nos soldats qui ont répliqué de maniére spontanée
et tellement humaine pour donner aux opposants «ce qu’ils méritaient».
Mais un soldat francais est formé pour analyser les conséquences de
ses actes et le fait de disposer de la puissance de feu de la République
I'oblige a étre irréprochable en permanence, a donner lui aussi I'exem-
ple d'un monde qui se réve juste. Au retour d'Afghanistan, ce qui a
frappé tous les observateurs, c’est I'extraordinaire maturité de ces
jeunes qui portent la lourde responsabilité d’engager la force en notre
nom a tous. lls font honneur a la France et a son armée. Comme proba-
blement tous les soldats des grands pays démocratiques font honneur
au leur dans la mesure ou, comme le conclut le docteur Clervoy, des
dérapages comme ceux d'Abu Ghraib peuvent arriver partout ot I'on
prétend que cela ne peut pas arriver. Le journaliste israélien cité par
Royal qui ne comprend pas que, selon lui, certains militaires de son
pays perdent leur humanité, est I'exemple méme d’une société ou
I'on n"accepte pas tous les comportements des forces de |'ordre sous
prétexte de sécurité ou d'autorité. J'ai, par nature et en accord avec
la réflexion de Clervoy, plus confiance en une société qui se pose des



questions qu’en un monde qui clame que tout va trés bien chez lui et
que la faute n'est que chez les autres. Etre capable de penser et de
parler lorsque tout le monde a capitulé moralement et a déja baissé la
téte, c'est aussi cela I'éthique.

C'est a un autre «risque d'orgueil » que s'intéresse I'auteur en explo-
rant I'obsession de certains militaires pour le fait d'armes alors que
I'idéal du soldat est bien d’obtenir gain de cause sans avoir méme a
utiliser le feu. Mais I'orgueil supréme est peut-étre celui si bien décrit de
celui qui prétend ne pas avoir peur, comme s'il n'avait pas conscience
du risque et du danger. Canaliser la peur est le signe des grands soldats,
et ce depuis la Bible qui demande a I'aumonier général, I'adjoint du
grand prétre, de faire sortir des rangs celui qui a peur de combattre
«afin qu'il ne contamine pas le cceur de son frére». Effectivement, la
peur se communique et il appartient au chef de savoir rassurer et récon-
forter ceux qui lui font confiance. Une analyse que partage le lieute-
nant-colonel Goya lorsqu’il étudie la peur panique des poilus dans les
tranchées. Et la conclusion de ce livre trés utile est bien qu'il n'existe
pas de réponse éthique parfaite mais juste un questionnement perma-
nent, seule garantie d’'une armée humaine qui avance car, comme I'as-
sure le général Georgelin, elle se laisse pénétrer par I'immuable. Cet
immuable est le corpus des valeurs qui fonde notre sociéteé.

Enfin, la préface du professeur Hude, la postface du général Bachelet,
les annexes qui rappellent les différents codes du soldat de I'armée de
terre, les textes de référence, sans oublier I'article du docteur Clervoy et
le testament si moderne du général Maud'huy donnent a La Conviction
d’humanité. L'éthique du soldat frangais du colonel Benoit Royal une
forme intelligente et attractive qui en fera un livre de référence dans
son domaine.

Grand rabbin Haim Korsia, membre du comité de rédaction 4

Chaque époque, chaque pays confronté a une guerre civile ou exté-
rieure se persuade toujours que cette situation est spécifique et n'a pas
d'ancétre. Il s’agit toujours du premier désastre. Premier 11 septembre
2001, premiere guerre d'Israél au Xx¢ siecle, premiére guerre d'lrak,
premiere croisade, premiere guerre de religions... Il n'y a que les géno-
cides qui s'inscrivent dans la mémoire collective comme une chaine
d'événements tragiques; le paradoxe est que ce mot n’est créé qu’au
Xx® siécle pour la Shoah.

Cet ouvrage, qui restitue fidélement I'oralité des entretiens avec un
spécialiste de la guerre que Jean-Noél Jeanneney propose chaque
samedi sur France Culture, ouvre sur une réflexion essentielle qu’est la
«continuité des comportements individuels et collectifs par-dela I'ex-
tréme diversité des conjonctures et des enchainements». Il n'y a pas de
plus grande connaissance, ou plut6t d’humilité de la connaissance, que
le creusement et la révélation d'une mémoire oubliée placée en contre-
point d'un événement contemporain. Il faut la violence d'une situation
pour faire resurgir une violence identique passée et enfouie.

Méme si cet ouvrage n’est pas un traité sur la guerre, il n'en demeure
pas moins un passionnant document révélant |'éternité du compor-
tement humain, aussi archaique que témoin de notre pauvre condi-
tion d’hommes. Le lecteur reste atterré par I'impasse, I'absence de

163

rLa Guerre
dans tous
ses états.
Concordance
des temps
Jean-Noél

Jeanneney

Nouveau Monde/
France culture,
2008




164

-
Les

Désastres
coloniaux
Jean-Paul
Charnay

Edition d’en face,
2007.

LES DESASTRIS CILONIALIE

COMPTES RENDUS DE LECTURE

clairvoyance de tel chef de guerre ou d’Etat qui ne tire aucune legon
d'un conflit qui, s'il n’est pas identique, est ancien dans le temps tout en
étant proche de par les conditions dans lesquelles il survient. La guerre
d'lrak refait surgir simultanément Iartifice de la création de cet Etat par
les Anglais et le conflit du Vietnam. La situation politique pakistanaise
est incompréhensible si I'on ne se réfere pas a la partition Inde-Pakistan
de 1947. La guerre du Darfour est tout sauf un conflit étranger a la
situation postcoloniale du Tchad. L'histoire ne bégaye pas, mais elle
reste exemplaire et irremplagable pour comprendre I'arriere-pays de
tout conflit.

Chaque chapitre ouvre sur un abime de réflexion si utile pour la
compréhension de notre monde et angoissant en raison de I'incapacité
de celui-ci a se nourrir des enseignements du passé.

Didier Sicard, membre du comité de rédaction 4

Jean-Paul Charnay est directeur de recherche au cnrs, juriste, socio-
logue, historien, philosophe de la stratégie, observateur avisé des
mondes arabes et islamologue de renom universitaire mondial. Il a fait
paraitre, il y a peu, un ouvrage collectif, recueil d'études historiques,
sous le titre Les Désastres coloniaux.

Le choix de ce titre constitue la premiére clé de compréhension de
sa démarche. Il ne faut pas le prendre dans un sens militant ou engagé

- les désastres peuvent concerner, avec du recul, tous les acteurs en
cause, vainqueurs ou vaincus, il faut plutét comprendre « désastres
aux colonies», mais entendu comme une référence a des « événements
singuliers, limités dans le temps et dans I'espace, et ayant entrainé des
effets plus que proportionnels a leur importance factuelle ».

S'appuyant non pas sur une simple historiographie des batailles
choisies (sont étudiées : « La Macta, une victoire d’Abd el-Kader»; « La
débécle de Kaboul, les guerres anglo-afghanes au xix¢ siecle» ; « Little
Big Horn, la mort de Custer»; « La bataille anglo-zoulou d’Isandhlwana,
une réponse “indigéne” a un défi militaire colonial»; « Le massacre de
la mission Flatters, une tragédie immortalisée» ; « Cheikan et Khartoum,
la mort de Gordon et les guerres anglo-mahdistes» ; « La retraite de
Lang Son, I'affrontement franco-chinois au Tonkin»; « Adwa, un
triomphe éthiopien, un désastre italien»; « Anoual, une victoire d’Abd
el-Krim»), mais sur I'examen de leur contexte, de leurs causes et de
leurs conséquences psychologiques, militaires et politiques, Jean-Paul
Charnay essaie d’en effectuer une « mise en perspective comparative »
plus objective. Il estime en effet nécessaire de dépasser les arguments
généralement avancés pour successivement justifier, du point de vue
des colonisateurs, la colonisation bienfaitrice, de celui des colonisés, la
décolonisation libératrice, puis de celui plus manipulateur des intellec-
tuels et idéologues de tous bords, la décolonisation de I'histoire et une
de ses manifestations les plus récentes, la repentance.

En fait, cette étude renvoie dos a dos contempteurs et détracteurs de
chaque période et de chaque camp, afin d'essayer d'élever le débat et
de porter un regard dépassionné, et plus serein, sur cette période de
I'histoire du monde. Se refusant a trancher parmi les constats opposés
des uns et des autres, ainsi qu'a donner des réponses définitives a ses
interrogations, Jean-Paul Charnay laisse entrevoir dans sa conclusion



son intérét pour les propos tenus par le maréchal Lyautey a I'occasion
de I'exposition coloniale de 1937 : « C'est dans I'action coloniale qu'il [le
monde] peut réaliser une notion de solidarité humaine, acquise pénible-
ment au milieu des destructions et des ruines.» Il reprend cette théma-
tique pour conclure ainsi : «La colonisation a disséminé a la fois le
progres technique et une certaine vision de I'étre humain; elle a activé
le racisme et permis la rencontre-découverte, donc la connaissance,
sinon des groupes, au moins des cultures et des individus. Demeure-t-
elle un cauchemar existentiel, un mal absolu? L'écart des civilisations
était trop important pour que les rencontres-batailles s’effectuent sans
souffrance - dés lors s'impose, loin de tout anachronisme, la nécessaire
pondération de la décolonisation de I'histoire. »

Pour revenir a la question introductive de cet ouvrage, « Les
batailles perdues par le colonisateur : frein ou aiguillon a la coloni-
sation?», I'examen des conséquences sur les choix politiques des
grandes puissances humiliées montre que, passée la critique de la
conduite des opérations, on assiste généralement a une relance
de la mainmise coloniale, en compensant les blessures d’amour-
propre par la glorification de ses héros et de ses martyrs. Quant a
la question conclusive, « Les batailles gagnées par les colonisées :
des victoires perdues? », la réponse est plus nuancée. En premiére
analyse, sauf en ce qui concerne Adwa (I'Adoua des Italiens) et, dans
une certaine mesure, Khartoum, les batailles gagnées n’inversérent
pas, a I'époque, le cours de I'histoire. Pour la plupart, elles ne furent
pas «décisives ». A plus long terme, elles susciterent toutefois, aprés
un constat d'impuissance pour les uns et celui d'un décalage appa-
remment irrattrapable des civilisations pour les autres, des senti-
ments mélés de colere, de révolte, de ressentiment et de vengeance
a I'encontre des envahisseurs d'un coté, et des barbares ou sauvages
de 'autre, entretenant un racisme alterné ou partagé. Ultérieurement,
pour les peuples asservis, ces batailles accélérérent le mouvement
de reflux de la décolonisation, dont les vrais moteurs furent les
idéologies dominantes des deux grandes puissances américaine et
soviétique.

Sans s'étendre sur les conséquences géo-historiques, stratégiques,
tactiques et morphologiques des combats détaillées par Jean-Paul
Charnay, le lecteur qu’intéressent la marche actuelle du monde et
celle de nos engagements opérationnels ne pourra qu’étre saisi par les
paralléles établis entre ce passé funeste et tragique et I'avenir incertain
des crises et conflits d'aujourd’hui. Ces victoires sont aussi perdues
et oubliées par le peu de cas que nous faisons, de nos jours, de leur
«retour d’expérience ».

Il en va ainsi en premier lieu du théatre afghan, pour lequel le paral-
lele entre les événements de 1839-1842 et ceux de 1878-1881 ou de
1979-1989 est saisissant. « Toute intervention étrangere, quelle que
soit sa nature, est percue comme intrusive. Si les étrangers déploient
trop de force et de brutalité, ils heurtent les fiertés tribales et provo-
quent une résistance proportionnelle a cette brutalité. S'ils sont trop
conciliants, ils sont pergus comme faibles et provoquent une rébellion
fondée sur le mépris. Quoi qu'ils fassent, au pays de I'insolence, tous
leurs actes se retourneront contre eux : la situation politique naturelle
de I'Afghanistan est I'entropie.» Quentin Chazaud, auquel nous devons

165



166

M.

Souveraineté.
De ses limites
et de ses juges
Norbert
Campagna
Presses de
"'université de
Laval, collection
«Diké», 2008

COMPTES RENDUS DE LECTURE

ce développement, poursuit en pronant |'« afghanisation » de la recons-
truction, qui présuppose de laisser ce réle aux chefs locaux, mais en
I'assortissant d'une acceptation de leur enrichissement, juste contre-
partie de leur coopération.

Sur les autres théatres trés typés culturellement, le métier et I'ex-
périence des chefs, dont certains peuvent étre considérés comme
connaissant particulierement bien les meeurs et coutumes locales, ainsi
que le professionnalisme de soldats dotés d'armes modernes indui-
sent trés souvent un coupable sentiment de supériorité vis-a-vis des
acteurs locaux, et d'insouciance ou de mépris a I'égard d'informations
soulignant les risques et les dangers. On privilégie alors des modes
d’action faisant fi des risques latents et négligeant quelques principes
élémentaires de slreté au motif de se présenter comme des «soldats
de la paix» avant I'heure.

Par ailleurs, on constate déja, avec plus de raisons qu’aujourd’hui,
la manipulation des informations concernant |'état des nations et des
peuples a soumettre ou a «civiliser», la difficulté a se faire une idée
précise et objective de la situation et le décalage, volontaire ou non,
entre les intentions et les objectifs, les missions, les rapports et comp-
tes rendus envoyés et les réalités du terrain.

Enfin, I'évocation fouillée du désastre de Lang Son montre combien
celui-ci est ddi a une incompréhension toujours actuelle des civilisations
et des cultures chinoise et vietnamienne.

Regroupant des études dont certaines datent de plusieurs années, ce
recueil ravive et revisite des souvenirs enfouis - la bibliographie ne cite
que des ouvrages du début du xxe siecle -, mais dont les lecons sont
d’une brilante actualité.

Jean-Marc de Giuli, général de division (2S) 4

Repenser le concept de souveraineté dans une perspective trans-
cendantale, en tant qu’idéal régulateur des démocraties contempo-
raines, voila le défi que se propose de relever Norbert Campagna
dans cet ouvrage. S'il est vrai que la souveraineté pose aujourd’hui
probléme et qu’elle traverse une crise profonde - crise due a la fois
a I'affirmation de I'idéal des Droits de I'homme dans les démocraties
contemporaines et a la mondialisation dans les échanges internatio-
naux -, il semble toutefois précipité d’annoncer sa mort. Ce concept
«constituait [...] la clé de volte du paradigme dominant de la philo-
sophie politique de I'age moderne ». Par conséquent, les nombreux
critiques contemporains qui demandent son abandon appellent en
méme temps a un changement de paradigme dans la philosophie
politique. Pour Norbert Campagna, les sujets de divergences repo-
sent sur des confusions sémantiques, en particulier sur I'identifi-
cation fallacieuse entre souveraineté de I'Etat et souveraineté tout
court. Il affirme que la souveraineté constitue une composante néces-
saire du concept de communauté politique pacifiée et veut montrer
que les problémes qu’elle pose peuvent étre résolus a la condition
que I'on prenne soin de distinguer les questions conceptuelles ou
ontologiques des questions morales et d'opportunité politique. Son
travail permet ainsi de poser les bases d'une théorie compléte de la
souveraineté politique.



A l'origine de cet ouvrage se trouve un cours sur la souveraineté
dispensé par 'auteur a I'Ecole nationale de la magistrature de Paris
en 2000. Des quatre parties du cours - la souveraineté et ses limites,
le role des juges, la question de |'état d’exception, et la souveraineté
dans les relations internationales -, seules les deux premiéres ont été
reprises dans ce livre. Celui-ci comporte donc deux temps intitulés «La
notion de souveraineté» et « Le souverain et ses juges», ainsi qu'une
introduction et une conclusion générale. La notion de souveraineté qui
est problématisée est celle de la « souveraineté interne » - le rapport
de I'Etat aux individus et aux groupes sociaux qui le composent - en
tant que distincte de la « souveraineté externe» - le rapport d'un Etat
aux autres Etats.

La premiére partie de I'ouvrage, consacrée au concept de souve-
raineté, s'articule autour de trois questions principales : «Un pouvoir
souverain est-il possible et nécessaire ?», « Y a-t-il des limites au
pouvoir souverain? » et « Quel est le possesseur légitime du pouvoir
souverain?» La réponse a la premiére question repose sur un argu-
ment ontologique qui fait dériver la nécessité de la souveraineté
de la notion de communauté politique pacifiée. Autrement dit, elle
apparait comme «un instrument qui est [...] seul en mesure de résou-
dre les grands problémes qui se posent a la société, et notamment
celui de la conciliation entre I'ordre et la liberté, le probleme central
des sociétés modernes». Cet argument présuppose une vision de
I'humain qui est commune a tous les philosophes politiques moder-
nes, a savoir que «les hommes ne sont pas naturellement bons ou
qu’ils ne le sont pas tous, voire qu’ils sont méchants ». Pour Norbert
Campagna, cette « hypothése » devient le pilier idéologique de la
démocratie moderne dans la mesure ou, en prenant les hommes
tels qu'ils sont, elle permet d'affirmer I'égalité de jugement de tous
les individus quant a la chose politique : « Posons comme principe
que naturellement ou par nature, aucun étre humain n’a le droit de
soumettre un autre étre humain aux décisions qu'il a prises. C'est la
un principe fondamental et @ mes yeux inabandonnable de la théo-
rie politique moderne. » La souveraineté est légitimée en derniére
instance de maniére transcendantale (discursive-pragmatique)
a travers la prétention de faire reconnaitre une décision comme
péremptoire.

Pour répondre a la deuxiéme question posée et déterminer si la
notion de pouvoir souverain conduit nécessairement a la notion de
pouvoir tyrannique, Norbert Campagna analyse plusieurs concep-
tions de la souveraineté : absolutiste, constitutionnaliste et démo-
cratique. Deux cas extrémes, celui du résignatif et de I'anarchiste,
servent de repoussoir a I'analyse philosophique. Si I'on admet que
la souveraineté est la solution a la guerre perpétuelle dans I'état de
nature, il semble que I'on doive admettre aussi que la souveraineté
doit étre absolue. Ainsi, les premiers théoriciens de la souveraineté
(Bodin, Hobbes) sont des théoriciens de la souveraineté absolue,
congue comme « la puissance absolue et perpétuelle d'une républi-
que» (Jean Bodin, Les Six Livres de la République, |, VIII, 179, cité
par Norbert Campagna). Le pouvoir souverain est d'abord un pouvoir
de décider et ensuite un pouvoir d'exiger de maniére légitime le
respect de ces décisions, par I'usage de la contrainte s'il le faut. Ce

167



168

COMPTES RENDUS DE LECTURE

pouvoir est congu comme absolu dans la mesure ou il doit contre-
balancer la pluralité et I'instabilité qui réegnent dans |'état de nature.
Norbert Campagna met ainsi, a juste titre, I'accent sur le contexte
historique trouble (mutations sociales et économiques, guerres civi-
les, guerres de Religion) dans lequel naissent les théories absolutis-
tes de la souveraineté.

La situation est différente a partir du moment ou la société a été paci-
fiée. La question qui se pose alors n’est plus celle de I'établissement
de I'ordre, mais celle du respect des droits et des libertés des individus,
et donc des limites du pouvoir souverain. Si les théoriciens de I'abso-
lutisme peuvent étre présentés comme ayant élaboré des scénarios
théoriques de solutions a la guerre civile, les théoriciens constitutionna-
listes et libéraux (Locke, Montesquieu, Burlamaqui) construisent quant
a eux des scénarios théoriques de solutions aux problemes posés par
leurs prédécesseurs. Les théories constitutionnalistes n'abolissent pas
la souveraineté - la loi doit y étre souveraine -, mais elles essayent
tout au plus de la limiter. Ces limites peuvent étre externes ou internes.
Partant du principe qu’un pouvoir souverain absolu aboutit nécessai-
rement a la tyrannie, les constitutionnalistes jugent qu'il doit étre limité
de I'extérieur par des institutions : le pouvoir souverain se trouve ainsi
dans I'«heureuse impuissance » de faire du mal.

La démocratie, quant a elle, constitue, selon Norbert Campagna,
I'« horizon indépassable de la modernité politique, de sorte que la
question n'est pas de savoir s'il faut choisir entre la démocratie et
autre chose, mais bien plutét entre différentes conceptions de la
souveraineté démocratique ». La conception démocratique peut
pallier les insuffisances des théories absolutiste et constitutionnaliste
par la conception d'un pouvoir souverain, a la fois absolu et limité,
confié au peuple. En effet, les théoriciens démocrates (Rousseau,
Schmitt) ne posent plus la question « Comment le pouvoir souverain
doit-il étre congu? », mais « A qui le pouvoir souverain doit-il étre
confié ?» C'est donc cette troisieme question qui permet d’approcher
directement la souveraineté démocratique. Une exigence s'impose
toutefois au théoricien démocrate : ne pas sacrifier la minorité au
diktat de la majorité. Cette exigence permet a l'auteur de pointer
I'«une des erreurs fondamentales de la philosophie politique », qui
est d’'identifier la souveraineté avec son exercice : « La souveraineté
n'est pas et ne sera jamais |'exercice concret et historiquement situé
de la volonté générale. Dans le monde empirique, tout exercice de
la souveraineté renverra toujours a un au-dela de lui-méme, et cet
au-dela, c'est la souveraineté en tant que telle.»

La théorie démocratique ainsi revisitée présente une souve-
raineté qui est a la fois absolue et intérieurement limitée. Cette
limitation découle de I'origine ultime de la normativité politico-
juridique, a savoir la sphéere de I'intersubjectivité. La souveraineté
étant une notion juridique et non pas naturelle, elle se place sur
le terrain du droit, qui est «un espace d'intersubjectivité et ne
saurait étre autre chose ». Sur le terrain du droit, chaque individu
a en commun avec autrui le recours a une prétention juridique.
Chaque individu se soumet ainsi a la logique du discours juridi-
que, et c’est cette logique qui « permettra de tracer des limites a
la souveraineté ». Concrétement, cela implique que le souverain



« commettrait une contradiction performative en affirmant avoir
le droit de contraindre d'une part, et en violant les principes de
la logique juridique de l'autre ». L'instance qui exerce le pouvoir
souverain ne doit donc pas empécher, mais au contraire promou-
voir |'«existence d'un espace de communication intersubjec-
tif a I'intérieur duquel le souverain et le sujet peuvent mettre a
I"épreuve de la discussion critique leurs prétentions juridiques
respectives ». De cette condition de possibilité de la souveraineté
découle I'«idéal du citoyen politiquement éclairé » comme finalité
du processus démocratique.

La théorie démocratique de Norbert Campagna pose ainsi un « souve-
rain idéal», c’est-a-dire transcendantal, comme cause finale et source
de légitimité de I'exercice historique de la souveraineté. Le rdle des
juges dans I'apparition de ce «souverain idéal » est examiné dans la
seconde partie du livre. L'auteur distingue la logique juridique «qui
se fonde principalement sur des normes qui viennent du passé ou qui
sont pour le moins déja données, et qui par la permettent aux sujets
de construire des attentes et par la également d'organiser leur vie» de
la logique politique «soucieuse de coller aussi pres que possible a une
réalité en changement et qui, pour pouvoir y coller, veut s'émanciper
de toute restriction normative héritée du passé, [...] pouvoir se placer
au-dessus des normes lorsque la nécessité I'exige ». Si la puissance
politique et la puissance juridique apparaissent comme deux attri-
buts essentiels de la souveraineté par leurs logiques respectives, elles
peuvent toutefois se séparer et méme entrer en conflit. Une telle sépa-
ration peut paraitre utile a la démocratie, dans la mesure ou les juges
seront les défenseurs des droits du peuple ou des minorités contre les
gouvernants ou le diktat de la majorité. Mais les juges peuvent apparai-
tre aussi comme des ennemis de la démocratie, s’érigeant eux-mémes
en nouveau souverain et transformant la démocratie en un «gouver-
nement des juges».

L'auteur analyse successivement le rdle des juges dans les théo-
ries absolutiste, constitutionnaliste et démocratique afin de montrer
que le role des juges et en particulier celui des juges constitutionnels
n'est pas d'abord de préserver I'immutabilité de la Constitution, mais,
bien davantage, celui de promouvoir le débat public et d'ceuvrer au
processus infini de constitution du « souverain idéal ». Ainsi, tout en
reconnaissant |'importance du role des juges constitutionnels durant les
«longues phases d'apathie, d'ignorance et d’égoisme qui marquent la
vie collective des citoyens privés dans une république libérale» (Bruce
Ackermann, Au nom du peuple, cité par Norbert Campagna). Norbert
Campagna insiste sur le fait que les juges ne doivent pas se substi-
tuer au peuple «et le rendre encore plus absent qu’il n'est déja par
ailleurs».

La théorie de la souveraineté esquissée par I'auteur se présente expli-
citement comme une solution a la crise contemporaine du politique,
qui est une crise de la légitimité politique. « Cette crise du politique
est aussi une crise de la souveraineté. Le monde actuel est a la recher-
che du souverain perdu.» Le philosophe se mettant au service de la
démocratie propose le «souverain idéal» comme idéal régulateur d'une
souveraineté populaire éclairée.

Adinel Bruzan, professeur de philisophie, doctorant & I'université Paris XIl - Val de Marne 4

169



170

Larminat.

Un fidele

hors série

Fondation
Charles de
Gaulle
Editions LBM,
2008

COMPTES RENDUS DE LECTURE

Depuis sa mort tragique, le 1¢" juillet 1962, aucun biographe ne
s'était penché sur la vie du général Edgard de Larminat, et son itiné-
raire n'était mentionné qu'en passant, sans aucun approfondisse-
ment, au gré des publications.

Le conseil scientifique de la Fondation Charles de Gaulle a estimé
que la richesse du personnage ainsi que la qualité et la fidélité de
sa relation avec le Général méritaient d'étre présentées au public.
Et cela sous la forme d'un ouvrage collectif, une formule qui offre
I"'avantage de laisser une large place a des documents inédits et
d'accueillir la réflexion de divers spécialistes (Philippe Oulmont,
André Martel, Henri Lerner, Jean-Christophe Notin, Julie Le Gac,
Paul Gaujac, Claude d’Abzac-Epezy, Sylvain Cornil-Frerrot, Frangois
Broche et Alain Larcan), ainsi que des témoignages des géné-
raux Georges Catroux et René Marchand, d’André Boulloche, de
Jacques de La Ferriere, d'Etienne Burin des Roziers et de Xavier de
Larminat.

Officier de tradition mais non-conformiste dans I'ame, Edgard
de Larminat n'a jamais cessé de surprendre, voire de provoquer.
Il s’est toujours défini comme un patriote fidele a ses engage-
ments, pour autant qu'ils aient été compatibles avec ses valeurs
et, d'abord, son sens de I'honneur. Cet homme droit et disci-
pliné plagait au-dessus de tout, y compris de la discipline, I'in-
térét supérieur de la patrie et le patriotisme éclairé par le libre
examen rationnel.

Depuis le Levant, en juin 1940, en passant par I'Afrique équa-
toriale francaise (Aer), I’Afrique du Nord, I'ltalie, la Provence et
le front de I'Atlantique, il fut de tous les combats de la France
libre, a I'exception de la chevauchée finale de 1945 en territoire
allemand, mais sans avoir regu le trés grand commandement
qu'il attendait.

Son franc-parler (au sein de la France combattante, il était I'un
des rares, avec Brossolette, Bongen, Leclerc et Philip, a tenir téte
a de Gaulle), ses lettres et ses discours, dont certains sont repro-
duits dans cet ouvrage, sont des preuves certaines de son courage
et de sa liberté totale de pensée qu'il n'a a aucun moment abdi-
qué au profit de De Gaulle. Son engagement dans la campagne
pour la Communauté européenne de défense (cep) au coté de son
ami Pleven confirme bien cette indépendance d’esprit, puisqu’il fut
le seul gaulliste a faire ce choix, de méme qu'il fut I'un des seuls
fideles du Général a ne pas adhérer au Rassemblement du peuple
francais (RPF).

En 1959, de Gaulle le chargea officiellement du Comité du souve-
nir et des manifestations nationales prévues pour le vingtiéme anni-
versaire de I'’Appel du 18 juin. Nommeé par la suite commissaire aux
monuments des guerres et de la Résistance, son efficacité et son
esprit non partisan en feront un grand artisan d'une politique de la
mémoire des guerres.

De 1946 a 1962, il présida I’Association des Frangais libres. Il se
donna la mort alors qu'il venait d'étre désigné par de Gaulle pour
présider la Cour militaire de justice, créée par I'ordonnance du 1° juin
1962 pour prendre la suite du Haut Tribunal militaire supprimé au
mois de mai.



171

A son frere Xavier de Larminat, le général de Gaulle écrivit en
1964 : « Il fut, certes, un grand chef, et les succés remportés par
nos armes sous son commandement sont la pour I'attester a jamais.
Mais aussi, il fut un Frangais de la plus haute qualité et un homme
de cceur. Dieu, j’en suis s(r, I'a en sa sainte garde. »

Emmanuelle Thoumieux-Rioux, rédactrice en chef 4






I BREVES

COLLOQUE

Saint-Cyr, Oxford et le CNRS (Institut d’histoire du temps
présent), organisent un colloque international intitulé La
Guerre irréguliére les 12, 13 et 14 mai 2009 aux écoles de Saint-
Cyr Coétquidan. Consultation du programme sur les sites de
la Fondation Saint-Cyr (http://www.f-sc.org/) et d’Oxford
(http://ccw.politics.ox.ac.uk/events/index.asp).

Inscriptions :
guerres-irregulieres@st-cyr.terre.defense.gouv.fr

DVD

Sorti dans les salles en novembre 2006, le film intitulé Les
Fragments d’Antonin est aujourd hui disponible en deux DVD (le
film et un bonus de 75 mn). Ce grand film sur les traumatis-
mes de la Grande Guerre pose deux questions fondamentales :
combien de temps faut-il pour construire un homme, et
combien de temps faut-il pour le détruire ?

On peut compléter le visionnage de ce DVD par la lecture de
Sans blessures apparentes, ouvrage de Jean-Paul Mari, grand repor-
ter au Nouvel Observateur, prix Albert-Londres (Robert Laffont,
2008).






BIOGRAPHIES

LES AUTEURS

Dominique ALIBERT

Diplomé de recherche de I'Ecole du Louvre
et docteur de I'université de Paris-Sorbonne,
Dominique Alibert a enseigné au sein de cette
méme université et est actuellement maftre de
conférences a la faculté de lettres de I'Institut
catholique de Paris. Ses recherches portent princi-
palement sur les problémes de représentation poli-
tique au cours du haut Moyen Age. Il s'intéresse
également aux rapports entre le pouvoir, la création
artistique et les phénoménes idéologiques dans
les sociétés médiévales. Qutre une soixantaine
d'articles, principalement consacrés a des ques-
tions d'iconographie et d'histoire politique, il est
|"auteur de plusieurs ouvrages dont le dernier, en
collaboration avec Catherine de Firmas, porte sur
les sociétés occidentales du premier Moyen Age et
est intitulé Les Sociétés en Europe, Mi-VI°/fin IX?
siecle (CNED-SEDES, 2002). Il prépare actuellement
plusieurs publications sur le monde carolingien.

Jean-René BACHELET
Voir rubrique «comité de rédaction»

John Christopher BARRY

Aprés des études universitaires d'histoire et de
sciences politiques aux Etats-Unis (UCLA et NYU), et
de philosophie en France (Paris-X), John Christopher
Barry parcourt le monde comme cinéaste et photo-
graphe pendant de nombreuses années. Suite a un
dipléme de sociologie de la défense et d'études
stratégiques, il prépare actuellement un docto-
rat en anthropologie sociale a I'Ecole des hautes
études en sciences sociales sur la crise du modeéle
militaire occidental dans les conflits de I'apres
guerre froide.

Céline BRYON-PORTET
Docteur es lettres, titulaire d'un pea de philosophie
(Sorbonne) et d'un pess de communication (CELSA),
qualifiée aux fonctions de maitre de Conférences en
section CNU 71, Celine Bryon-Portet est chercheur
associé a |'Etats sociétés idéologies défense (ESID,
UMR 5609 CNRS — Montpellier-Ill).
Elle enseigne les sciences de I'information et de
la communication a I'Ecole de Iair de Salon de
Provence. Ses themes de prédilection sont les
questions de sécurité et de défense, les problé-
matiques relatives a l'institution militaire (éthi-
que, motivation, symbolique et lien social) et aux
nouvelles technologies de I'information et de la
communication (NTIC).
Céline Bryon-Portet est maftre de conférences a
I'Institut national polytechnique de Toulouse.

Monique CASTILLO
Voir rubrique «comité de rédaction»

Frangois CHAUVANCY
Saint-cyrien, docteur en sciences de I'informa-
tion et de la communication, le colonel Frangois
Chauvancy est breveté du College interarmées de
défense (CID). Il a servi au Liban, aux Emirats arabes
unis, en ex-Yougoslavie, en Albanie, au Kosovo et
en République de Cate d'lvoire. Cadre spécial, ses
domaines d’expertise concernent en particulier les
opérations d'information et les fonctions d’environ-
nement (coopération civilo-militaire, communication
opérationnelle, opérations militaires d'influence).
Apres avoir servi comme cadre-professeur au CID,
il est actuellement chef de projets au Centre inte-
rarmées de concepts, de doctrines et d'expérimen-
tations. L'auteur s'exprime en son nom propre.

David CUMIN
Titulaire d'un DEA Sécurité internationale et défense,
docteur en droit public, David Cumin est maitre de
conférences a |'université Jean-Moulin-Lyon-IIl ou
il enseigne le droit public et les sciences politiques.
Il est I'auteur de Unité et division de I'Afrique
du Sud (L'Harmattan, 2003), Le Japon, puissance
nucléaire (avec J.-P. Joubert, L'Harmattan, 2003) et
Carl Schmitt. Biographie politique et intellectuelle
(Le Cerf, 2005). Il prépare actuellement un ouvrage
sur Le Droit de la guerre.

Dani¢ele HERVIEU-LEGER
Sociologue et présidente de I'Ecole des hautes
études en sciences sociales, Daniele Hervieu-
Léger est directrice de la revue Archives de scien-
ces sociales des religions. Elle a dirigé un groupe
de travail & la commission du Livre blanc sur la
défense et la sécurité nationale.

Elrick IRASTORZA
Apres avoir excercé les fonctions de major général
de I'armée de Terre (mgat), le général d'armée Elrick
Irastorza est nommé chef d'état-major de I'armée
de Terre (CEMAT) le 2 juillet 2008. Sa carriére s'est
partagée entre les responsabilités opérationnelles en
métropole et outre-mer, des responsabilités dans le
domaine de la formation et des ressources humaines.

Haim KORSIA
Voir rubrique «comité de rédaction»

Damien LE GUAY
Philosophe, essayiste et journaliste, Damien Le
Guay a publié La Face cachée d’Halloween (Ed. Le
Cerf, 2002) et, entre autre, Qu'avons-nous perdu en
perdant la mort? (Ed. du Cerf, 2003).



BIOGRAPHIES

Philippe ROOS

Diplomé de I'école de I'Air, le colonel Philippe Roos
obtient son brevet de pilote de chasse en 1985. Il
participe a de nombreuses missions en opérations
extérieures : Epervier (Tchad), Méteil (Qatar —
premigre guerre du Golfe), Pélican et Almandin,
Trident (opération «Allied Forces » au Kosovo). De
1996 a 2000, il est successivement stagiaire au
College interarmées de Défense (CID), comman-
dant en second et commandant de I'escadron de
chasse 02.030 « Normandie-Niémen» a Colmar.
Apreés un passage a |'état-major des armées a Paris,
il est nommé attaché de défense a Berne (Suisse)
en 2002 puis commandant de la base aérienne 365
aux Antilles de 2005 a 2007. Aujourd'hui, le colonel
Roos est le commandant d'une des quatre divisions
du CID.

Sahbi SALAH

Né le 21 février 1978 a Lyon, le commissaire capi-
taine Sahbi Salah est titulaire d'une maitrise de
droit public de la faculté Lyon-Il et d’'un master 2
de controle de gestion de I'Institut d’administra-
tion des entreprises de Montpellier. Commissaire
de I'armée de terre depuis 2000, il occupe succes-
sivement les postes d'auditeur a la direction des
commissariats d'outre-mer de Djibouti (2002) puis
a Lyon (2003). Il devient par la suite directeur admi-
nistratif et financier du 13¢ bataillon de chasseurs
alpins (2004 a 2007) avec lequel il participe a deux
opérations extérieures en République de Cote
d'Ivoire (2005) et au Gabon (2007). Il est actuelle-
ment directeur administratif et financier de I'état-
major de la région terre sud-est.

Xavier de WOILLEMONT

Né le 12 avril 1962 a Paris, entré a I'Ecole spéciale
militaire de Saint-Cyr en 1982, le colonel de
Woillemont a alterné les postes opérationnels au
sein de I'infanterie de marine et les postes en admi-
nistration centrale avec une dominante « ressources
humaines». Il a participé a différentes opérations,
au Tchad en 1987 et 1993, en Nouvelle-Calédonie
en 1988, au sein de la FORPRONU a Sarajevo en
1992 puis en 1994. De 2003 a 2005, il commande
le 3¢ régiment d'infanterie de marine a Vannes
et participe a |'opération Artémis en République
démocratique du Congo (2003), puis a |'opération
Licorne en Cote d'lvoire (2004-2005). Il sert ensuite
a I'lnspection générale des armées-terre puis a
I'état-major des armées comme chargé d'études.

LE COMITE DE REDACTION

Jean-René BACHELET
Né en 1944, Jean-René Bachelet a effectué une
carriere militaire compléete dans I'armée de terre,
de 1962, ol il entre a Saint-Cyr, jusqu'en 2004, ou,
général d'armée, il occupe les fonctions d'inspec-
teur général des armées.
Chasseur alpin, il a commandé le 27¢ bataillon de
chasseurs alpins, bataillon des Glieres. Comme
officier général, outre de multiples commande-
ments nationaux au plus haut niveau, il a exercé
le commandement du secteur de Sarajevo dans le
cadre de la FORPRONU en 1995, au paroxysme de
la crise. De longue date, il a mené une réflexion
de fond touchant aux fondamentaux du métier mili-
taire en termes d'éthique et de comportements;
cette réflexion est traduite dans un certain nombre
de documents dont les principaux sont «L'Exercice
du métier des armes dans I'armée de terre, fonde-
ments et principes » et le «code du soldat», ainsi
que dans de multiples articles et communications.
Jean-René Bachelet quitte le service actif en 2004
et sert actuellement en deuxieme section des offi-
ciers généraux.
Il a publié Pour une éthique du métier des armes,
vaincre la violence (Vuibert, 2008).

Monique CASTILLO

Diplomée de I'Institut d'études politiques de Paris,
agrégée de philosophie et docteur d'Etat, Monique
Castillo enseigne a I'université de Paris-XII. Ses
principaux travaux portent sur la philosophie
moderne et sur les questions contemporaines
d'éthique et de politique. Elle a notamment publié
La Paix (Hatier, 1997), L’Europe de Kant (Privat,
2001), La Citoyenneté en question (Ellipses, 2002),
Morale et politique des droits de I"'homme (Olms,
2003), Connaitre la guerre et penser la paix (Kimé,
2005), Ethique du rapport au langage (L'Harmattan,
2007).

Monique Castillo a fait partie en 2001-2002 d'un
groupe de recherche (Chear-DGA) sur la gestion
des crises.

Jean-Paul CHARNAY
Né en France, Jean-Paul Charnay passe ses jeunes
années en Algérie ou il étudie le droit frangais et
musulman ; apres avoir soutenu a Paris ses theses de
doctorat (lettres et sciences humaines, droit, science
politique) il exerce diverses professions juridiques
puis s'intéresse a la sociologie, a I'histoire et a la
stratégie. Jean-Paul Charnay, qui a vécu plus de
vingt ans au Maghreb, s'est attaché au fil du temps
amultiplier les rencontres de terrain et les missions
universitaires sur tous les continents ot il a mené une
recherche comparée sur les conflits. Apres avoir créé
a la Sorbonne le Centre d'études et de recherches sur
les stratégies et les conflits, il préside actuellement
le Centre de philosophie de la stratégie dont il est e
fondateur. Islamologue reconnu, Jean-Paul Charnay a
publié de nombreux ouvrages, entre autres : Principes
de stratégie arabe (L'Herne, 1984), L Islam et la guerre
(Fayard, 1986), Métastratégie, systémes, formes et



principes de la guerre féodale & la dissuasion nucléaire
(Economica, 1990), Regards sur I'islam, Freud, Marx,
Ibn Khaldun (L'Herne, 2003), Esprit du droit musulman
(Dalloz, 2008).

Jean-Luc COTARD

Saint-cyrien et appartenant a I'arme du génie,
Jean-Luc Cotard a choisi de se spécialiser dans la
communication aprés avoir servi en unité opération-
nelle et participé a la formation directe de saint-
cyriens et d'officiers en général. Il est titulaire
d'une mattrise d'histoire contemporaine, d'un DESS
de techniques de I'information et du journalisme, et
a réfléchi dans le cadre d'un dipldme universitaire a
I'Institut francais de presse, aux relations entre les
hommes politiques et les militaires de 1989 a 1999.
Il a publié des articles qui ont trait a son expérience
dans les revues Histoire et défense, Vauban, et Agir.
Il a servi en Bosnie en 1992-1993, au Kosovo en
2001 et en Cote d'Ivoire en 2005-2006. Aprés avoir
eu des responsabilités au Sirpa Terre, le colonel
Cotard conseille le général commandant la région
terre Nord-Est.

Benoit DURIEUX

Né en 1965, Benolt Durieux est officier d'active
dans I'armée de terre. Saint-cyrien, diplémé de I'lns-
titut d'études politiques de Paris et de I'université
de Georgetown (Etats-Unis), il a effectué I'essentiel
de sa carriére au sein de la Légion étrangere, avec
laquelle il a participé a plusieurs opérations dans
les Balkans (1995 et 1996) et en Afrique (Somalie
1993). Aprés un passage a |'état-major des armées,
le colonel Durieux est actuellement chef de corps
du 2° régiment étranger d'infanterie.

Docteur en histoire, il a publié Relire De la guerre
de Clausewitz (Economica, 2005), une étude sur
|"actualité de la pensée du penseur militaire alle-
mand.

Philippe FRANCOIS
Officier de carriere, issu de I'école spéciale mili-
taire de Saint-Cyr, le lieutenant-colonel Frangois
est, actuellement, chef du bureau exploitation du
retour d’expérience a I'état-major de I'armée de
terre. Cette mission consiste a participer a I'adap-
tation de I'armée en exploitant les enseignements
tirés des opérations et exercices.
Auparavant, il a participé a différentes missions
de maintien de la paix et plus particulierement en
Europe de I'Est, en Afrique et aux Comores.
Il est diplémé du cours supérieur d'état-major de
I'armée de terre ainsi que du College interarmées
de défense.

Pierre GARRIGOU-

GRANDCHAMP
Né le 2 octobre 1949 a Tunis, saint-cyrien de
la promotion « Souvenir de Napoléon», Pierre
Garrigou-Grandchamp a commandé le 5¢ régiment
de chasseurs et a servi dix ans au sein de |'état-
major de I'armée de terre avant de prendre le
commandement de I'école d'application de I'arme
blindée cavalerie, & Saumur.

Breveté de I'Ecole supérieure de guerre, lauréat de
I'Institut d'études politiques de Paris, docteur en
histoire de I'art et archéologie de la Sorbonne, il est
membre du conseil d'administration et du comité des
publications de la Société francaise d'archéologie,
responsable de la bibliographie pour I'architecture
civile et médiévale, et de la rubrique actualité. Il est
de plus membre du Centre d'études clunisiennes, et
I"auteur de plusieurs publications dont Demeures
médiévales, coeur de la cité, La Ville de Cluny et ses
maisons, L 'Hotel du grand commandement a Tours,
L'Ecole de cavalerie : une cité du cheval militaire.
Actuellement, le général de corps d'armée Pierre
Garrigou-Grandchamp est commandant de la forma-
tion de I'armée de terre.

Michel GOYA

Issu du corps des sous-officiers, le lieutenant-colo-
nel Goya est officier dans I'infanterie de marine
depuis 1990. Apres dix ans d'expérience opéra-
tionnelle, il suit, en 2001, une scolarité au sein de
I'Enseignement militaire supérieur scientifique et
technique puis il integre, en 2003, le College inte-
rarmées de défense. Officier au Centre de doctrine
d’emploi des forces terrestres, il est depuis septem-
bre 2007 assistant militaire du chef d'état-major
des armées.

Titulaire d'un brevet technique d'histoire, le lieute-
nant-colonel Goya est I'auteur d'/rak. Les armées
du chaos (Economica, 2008), de La Chair et I'acier;
I'invention de la guerre moderne, 1914-1918
(Tallandier, 2004), sur la transformation tactique
de I'armée francaise de 1871 a 1918. Il a obtenu
deux fois le prix de I'Ecole militaire interarmes, le
prix Sabatier de I'Ecole militaire supérieure scienti-
fique et technique, et le prix d'histoire militaire du
Centre d'études d'histoire de la Défense. Le lieute-
nant-colonel Goya est docteur en histoire.

Armel HUET

Professeur de sociologie a I'université Rennes-Il,
Armel Huet a fondé le Laboratoire de recherches
et d'études sociologiques (LARES) et le Laboratoire
d"anthropologie et de sociologie (LAS) qu'il a dirigé
respectivement pendant quarante ans et quinze
ans. Il en est aujourd'hui le directeur honoraire.
Outre un master de recherche sociologique, il a
égalemement créé des formations professionnel-
les, dont un master de maftrise d'ouvrage urbaine
et immobiliere ; il a dirigé le comité professionnel
de sociologie de I’Association internationale des
sociologues de langue frangaise (AISLF).

Armel Huet a développé dans son laboratoire
plusieurs champs de recherche sur la ville, les
politiques publiques, le travail social, les nouvel-
les technologies, le sport, les loisirs et les ques-
tions militaires. Il a créé des coopérations avec
des institutions concernées par ces différents
champs, notamment avec les Ecoles militaires de
Coétquidan. Ces derniéres années, il a concentré
ses travaux sur le lien social. Il a d'ailleurs réalisé
a la demande de I'état-major de I'armée de terre,
une recherche sur la spécificité du lien social dans
I'armée de terre.

177



BIOGRAPHIES

Haim KORSIA
A sa sortie du séminaire israélite de France et aprés
avoir obtenu son dipléme rabbinique en mars 1986,
Haim Korsia termine son parcours universitaire
par un DEA a I'école pratique des hautes études
en 2003.
Jusqu'en 2004, il a été directeur de cabinet du
grand rabbin de France. Actuellement, le grand
rabbin Haim Korsia est aumdnier général des
armées, aumonier général de I'armée de I'air,
membre du comité consultatif national d'éthi-
que, membre du comité du patrimoine culturel au
ministére de la Culture, administrateur national du
Souvenir francais et secrétaire général de I'associa-
tion du rabbinat francais.
Derniers ouvrages parus : Gardien de mes freres,
Jacob Kaplan (Edition Pro-Arte, 2006), A corps et a
Toi (Actes Sud, 2006), Etre Juif et francais : Jacob
Kaplan, le rabbin de la République (Editions Privé,
2005).

Frangois LECOINTRE

Né en 1962, Francois Lecointre est officier de
carriere dans I'armée de terre. Saint-cyrien, il
appartient a I'arme des troupes de marines ou il
a servi comme lieutenant et capitaine au 3¢ régi-
ment d'infanterie de marine et au 5° régiment
interarmes d'outre-mer. Il a été engagé en Irak
lors de la premiére guerre du Golfe (1991), en
Somalie (1992), en République de Djibouti dans
le cadre de I'opération Iskoutir (1991-1993), au
Rwanda dans le cadre de I'opération Turquoise
(1994) ainsi qu'a Sarajevo (1995), et a ensuite
servi a |'état-major de I'armée de terre, au sein
du bureau de conception des systemes de forces.
Il 'a commandé le 3¢ régiment d'infanterie de
marine stationné a Vannes et a ce titre le groupe
tactique interarmes 2 (GTIA2) en République de
Cote d'lvoire d'octobre 2006 a février 2007.
Ancien auditeur du CHEM, le colonel Lecointre
est actuellement directeur de la formation au
Centre des hautes études militaires.

Jean-Philippe MARGUERON

Dés sa sortie de I'Ecole spéciale militaire en 1978
dans I'arme de I'artillerie, Jean-Philippe Margueron
sert dans plusieurs régiments tant en métropole
qu'outre-mer (5¢ régiment interarmes de Djibouti).
Commandant de compagnie a Saint-Cyr (promotion
Tom Morel 1987-1990), il commande le 54¢d"artille-
rie stationné a Hyeéres avant d'étre responsable du
recrutement pour la région parisienne et I'outre-mer
au début de la professionnalisation de I'armée de
terre. Il est auditeur au Centre des hautes études
militaires et a I'Institut des hautes études de la
Défense nationale (54° promation).

De 2002 & 2005, il est adjoint «terre » au cabinet
militaire du ministre de la Défense. Promu général
de brigade en 2005, il prend le commandement de
la 7¢ brigade blindée de Besangon, avec laquelle
il est engagé au Kosovo durant quatre mois. A
I'été 2006, il est rappelé comme chef de cabinet
du général chef d'état-major de I'armée de terre.
Promu général de division en 2008, il est a ce jour

général inspecteur de la fonction personnel de I'ar-
mée de terre.

Jérome MILLET

A sa sortie de I'Ecole spéciale de Saint-Cyr dans
|'arme blindée cavalerie, Jérome Millet alterne
les postes en corps de troupe, en école et en état-
major; il commande le 2¢ régiment de hussards a
Provins, est auditeur au Centre des hautes études
militaires et a I'Institut des hautes études de la
Défense nationale.

En 1997, il est adjoint «terre » au cabinet militaire
du Premier ministre. En 2000, il prend le comman-
dement de la 2° brigade blindée avec laquelle il part
au Kosovo, dans le cadre de la KFOR, de septem-
bre 2001 a janvier 2002. En 2002, il prend les fonc-
tions de chef de cabinet du chef d'état-major de
|'armée de terre. Inspecteur de I'armée de terre
en juillet 2006, puis nommé, en septembre 2007,
conseiller du gouvernement pour la Défense, le
général de corps d'armée Millet quitte le service
actif en 2008 et sert actuellement en deuxieme
section des officiers généraux.

Véronique NAHOUM-GRAPPE
Chercheur anthropologue a I'Ecole des hautes
études en sciences sociales (au CETSAH), Véronique
Nahoum-Grappe travaille sur les formes contempo-
raines et sociales de la culture : le quotidien, les
conduites d'exces, les rapports entre les sexes, la
violence; elle participe aux comités de rédaction
de plusieurs revues parmi lesquelles Esprit, Terrain,
Communication.

Quelques ouvrage parus : Du réve de vengeance a
la haine politique (Buchet Chastel, 2004), Balades
politiques (Les prairies ordinaires, 2005).

Frangois SCHEER
Né en 1934 a Strasbourg, Frangois Scheer est
diplomé de I'Institut d'études politiques de Paris,
licencié en droit, titulaire de trois DESS (droit
public, économie politique et science politique) et
ancien éleve de I'Ecole nationale d'administration
(1960-1962).
De 1962 a 1999, il alterne les postes en adminis-
tration centrale et a I'étranger. Premier ambassa-
deur de France au Mozambique en 1976, il sera
successivement directeur de cabinet du président
du Parlement européen (Simone Veil) et du minis-
tre des Relations extérieures (Claude Cheysson),
ambassadeur en Algérie, ambassadeur représentant
permanent auprés des communautés européennes,
secrétaire général du ministere des Affaires étran-
geres et ambassadeur en Allemagne.
Ambassadeur de France, il est depuis 1999
conseiller international du président directeur
général de Cogema, puis du président du directoire
d'Areva.

Dider SICARD
Président du Comité national consultatif d'éthique
francais jusqu’'en décembre 2007, Didier Sicard
est né en 1938. Aprés des études de médecine, il
entre dans la filiere des hdpitaux de Paris : exter-



nat, internat, clinicat, nomination comme praticien

hospitalier. Professeur agrégé, il devient le chef
de I'un des deux services de médecine interne de

I'hdpital Cochin de Paris. Il créera (avec Emmanuel

Hirsch) I'Espace éthique de I'Assistance publique —
Hapitaux de Paris. Par décret du président Jacques

Chirac, il succede en 1999 a Jean-Pierre Changeux

(qui avait lui-méme succédé a Jean Bernard) a la

téte du Comité consultatif national d'éthique. Il a

notamment publié La Médecine sans le corps (Plon,
2002), L"Alibi éthique (Plon, 2008).

Line SOURBIER-PINTER

Line Sourbier-Pinter quitte I'Education nationale en
1972 pour intégrer I'équipe qui allait concevoir le
Centre Georges-Pompidou. En 1978, quelques mois
apres son ouverture, elle part diriger les établis-
sements culturels frangais de Belgrade, puis de
Bonn et d'Innsbruck aprés avoir fait un passage a
I'université technique de Vienne. Elle découvre le
milieu militaire a son retour en France en 1997. Line
Sourbier-Pinter a été chargée de mission auprés du
chef d'état-major de I'armée de terre, associée aux
recherches sur le theme homme-société-technique,
a l'université technologique de Troyes de septem-
bre 1999 a novembre 2008.

Publications : Au-dela des armes — Le sens des
traditions militaires (Imprimerie nationale, 2001),
Les Militaires (Le Cavalier Bleu, «Idées regues»,
2003).

Emmanuelle

THOUMIEUX-RIOUX
Historienne, auteur de différentes publications sur
les zazous pendant la Seconde Guerre mondiale,
Emmanuelle Thoumieux-Rioux travaille dans I'édi-
tion depuis 1990. Elle a été secrétaire de rédaction
a la revue L Histoire, directrice de collection chez
Liana Levi et responsable éditoriale a I'Encyclo-
paedia Universalis. Elle a également mis son savoir
faire au service de la Mission pour le bicentenaire
de la Révolution frangaise, du Festival international
du film d'histoire de Pessac, de I'Association pour
la célébration du deuxiéme centenaire du Conseil
d'Etat et des Rendez-vous de I'histoire de Blois.
Elle est aujourd'hui chargée de mission auprés du
général chef d'état-major de I'armée de terre et
rédactrice en chef de la revue Inflexions. Civils et
militaires : pouvoir dire.

179






INFLEXIONS

civils et militaires : pouvoir dire

La documentation Frangaise, collection « Questions de défense ».

NUMEROS DEJA PARUS

L'action militaire a-t-elle un sens aujourd’hui ?
Février 2005, n° 1

Mutations et invariants, « soldats de la paix », soldats en guerre
Février 2006, n°® 2

Agir et décider en situation d’exception
Avril-septembre 2006, n° 3

Mutations et invariants, partie Il
Octobre-décembre 2006, n°® 4

Mutations et invariants, partie lll
Janvier-mai 2007, n° 5

Le moral et la dynamique de I'action, partie |
Juin-septembre 2007, n° 6

Le moral et la dynamique de I'action, partie Il
Octobre-décembre 2007, n°® 7

Docteurs et centurions,
actes de la rencontre du 10 décembre 2007
Janvier-mai 2008, n° 8

«Les dieux et les armes»
Juin-septembre 2008, n° 9






INFLEXIONS

civils et militaires : pouvoir dire

Reposant sur la volonté méthodologique de croiser les approches de praticiens et de
théoriciens — frangais et étrangers —, INFLEXIONS, civils et militaires : pouvoir dire
ambitionne de participer au débat intellectuel autour de problématiques actuelles
centrées sur le champ de son activité propre, a travers le prisme des sciences sociales et
humaines. Cette revue affirme le souhait de mettre en commun les expériences et les
enseignements de la pratique des métiers militaires dans des domaines ot I'armée de
terre posséde une expérience avérée. Le débat qui en résultera implique que s’expriment
les avis divergents, la contradiction, peut-étre la mise en cause, afin que chemine la
réflexion. Elle n’a donc pas vocation a apporter un éclairage institutionnel. Au contraire,
elle veut promouvoir, autour de themes variés et actuels, une réflexion libre et féconde,
hors de tout esprit polémique.

Using a methodology to fuse the approach of those who practice and those who propose
a theory — both French and foreigners —, the ambition of INFLEXIONS, civils et mili-
taires : pouvoir dire is to take part in the intellectual debate on current issues focused
on its own field of activity, through a human and social sciences approach. The aim
of this review is to share the experience and lessons learned from the exercise of the
military profession in the fields in which the Army has a recognized experience. The
resulting debate will imply that diverging opinions, contradiction and even questioning
be expressed in order to make the thinking advance. It is thus not aimed at bringing an
institutionnal focus. On the contrary, it wants to promote, around varied and current
topics, a free and fruitful reflection without any polemics.

Unsere Methodologie beruht auf einer Gegeniiberstellung von Theorie und Praxis —
Franzosen sowie Auslinder. Damit will INFLEXIONS, civils et militaires : pouvoir dire
an der intellektuellen Debatte iiber die heutigen Probleme teilnehmen, mit Hilfe des
Prismus der Sozialen- und Humanwissenschaften. Ziel dieser Zeitschrift ist es, die
Erfahrungen und Lehren der militirischen Arbeit zuginglich zu machen und zwar
in den Bereichen, in denen das Heer echte Erfahrungen hat. Die herauskommende
Debatte wird verschiedene Meinungen, Widerspriiche und vielleicht Zweifeln férdern,
um Uberlegungen auszubreiten. Deswegen will diese Zeitschrift keine Erleuchtung
»von oben« bringen. Im Gegenteil will sie, ohne Polemik, eine freie und fruchtvolle
Uberlcgung iiber verschiedene und aktuelle Themen fordern.



Impression

Ministere de la Défense

Secrétariat général pour I'administration / Service des moyens généraux
Péle graphique de Tulle

2, rue Louis Druliolle — BP 290 — 19007 Tulle cedex



